الدكتور عبالرايما بوالعظا البقرئ لأنصارى

# اعترافات الغزالي المعرالي المعرالي

وارالنهضد العربير ٣٢ شارع عَبْدا مخالئ زُوت بالغامع

# : ميسبه الترالر من ارجم

آما بعد . .

فعندما اعزم أفلاطون نقد فلسفة سقراط اعتذر عن ذلك بقوله: إن سقراط صديق ولسكن الحقيقة أعز عندى من سقراط . . .

وقد تمثل أبر حامد الغزالى بذلك عندما عزم على نقد فلسفة أفلاطون فقال: إن أفلاطون صديقى ولكن الحقيقة أعز عندى من أفلاطون 11 وإنى بدورى أردد ماقالا:

إن الغزالي أستاذي، ولسكن الحق والحقيقة أولى بالولاء من الغزالي،

فى أول سبتعبر سنة ١٩٧١ يعداد الأنصار بالحلمية الجديدة بالتاعرة

المؤلف

فهرسسر

17

قديم

### تعربف ، أو: جواب وسؤال

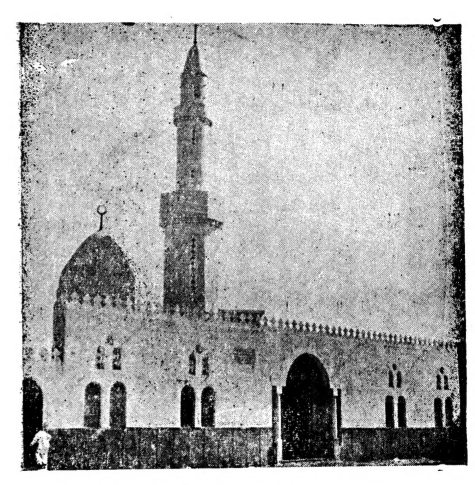
ا – جواب ؟ . . . ۱ – أبوه 40 41-4 70 ٣ – أخوه 40 ٤ – الوصى عليه 40 ە — ھو نفسە 77 ٦ ـــ معلموه 41 ٧ \_ اتصاله بالوزير نظام الملك 77 ٨ – اختياره مدرساً بنظامية بغداد 44

ب - سؤال ؟ ؟ ؟

٩ - أسئلة ، أو: نقاط الاعتراف، ن صاحب هذا التعريف؟ ٢٨

# الباب الأول

الفرائي المنفذ من الضلال ؟
 أو: لماذا قدم إلينا اعترافاته ؟
 ملاحظات



مؤسسات المؤلف الثقرافية والدينية بإكوة شرقبة ( أنظر ص ٦ ملحق )

| مند         |                                                        | 44        | ١٠ - أما بعد - سبب تأليف الغزالي المنقذ من الضلال      |
|-------------|--------------------------------------------------------|-----------|--------------------------------------------------------|
| <b>Y</b>    | •٧- هل نجح في إيراد الأدلة على عدم ثقنه بالمحسوسات؟    | ۳٠        | ١١ – الظروف التي قص الغزالي فيها تاريخ حياته           |
| ۳           | ٢٦ - هل نجح في إيراد الأدلة على عدم ثقته بالأوليات؟    | **        | ١٢ ــ السبب المباشر في إذا عنه تاريخ حياته             |
| i t         | ٧٧ هل حقيقة زادته الأحلام شكا فوق شك ؟                 | v.        | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                  |
| į.          | ٧٨ - دوافع الغزالى إلى الافتراضات التي افترضها         | ·         |                                                        |
| <b>10</b> 9 | - ۲۹ لاذا أسند حكاية الشك في « المستظهري ، إلى أصحابها | **        | ۱۳ - كيف درس الغزالي العلوم ولماذا ؟                   |
|             | له ٣٠ - الحلقة المفقودة التي وصلت بين شـكه و إيمانه    | ***       | ١٤ - لماذا طرح التقليد ظهريا ؟                         |
| ٤٦          | « أو: القفزة التي قفزها ليصرع الشك باليقين »           | **        | •١ – الحقيقة ، أو العلم اليقيني                        |
| 27          | ۳۱ — بین قوسین                                         | فين ؟     | ج — كيف جحد العلوم ، وكيف أعلن الدُّك ، وكيف اعتصم بال |
| ٤٧          | ٣٧ – كيف خرج الغزالي من المأزق الشكي ؟                 | 40        | ١٦ — هل الحواس وسائل العلم اليقيني ؟                   |
| ٤٩          | ٣٣ ــ من أين أنى إلى الغزالى النور الذي أنقذه ؟        | ٣٦        | ١٧ — هل الأوليات وسائل العلم اليقيني ؟                 |
|             | ب – شك دبطارت و إيمانه:                                | **        | ١٨ ـــ الأحلام بين الحقيقة والشك                       |
|             | ٣٤ – مراحل الشك السنة التي سار فيها ديكارت             | **        | ١٩ – الشك يسيطر على الغزالي                            |
| ŧ _         | حتى وصل إلى مرفة الحقيقة                               | ۳۸        | ۲۰ – اليقين يصرع الشك                                  |
|             | ج - شك الغزالى وشك دبطارت و إيمانهما:                  | **        | ٢١ – نور للمرفة واليتين                                |
| ••          | <ul> <li>۳۰ – مؤتلفات ومفترقات</li> </ul>              |           | البات الت                                              |
| •1.         | ۳۱ – میزان الحسکم لدی الدز الی و دیکارت                | •         | الشك بين الغزالى ودبسطرت                               |
| •٦          | ۳۷ — كل من الغزالي وديكارت وليد بيثته                  |           | – شك الغزالى و إيمائه :                                |
| •Y          | ۳۸ – الأحلام بين الغزالي وديكارت                       | 2.        | ٧٢ – ماذا دفع الغزالي لإبراد حكاية شكه ؟               |
| • Y         | ٣٩ ــ طفرة الغزالى ومنطق ديـكارت                       | 21        | ٣٢- من أين أتت إلى الغرالي فـكرة الشك ؟                |
| ٨٠          | ٠٠ – الافتراضات بين الغزالي وديـكارت                   | 27        | ٧٤ – ١٠ي تحويره في الكرة السفسطائية                    |
| •4          | ا ٤ - وحدة التفكير بَين الغزالي وديكارت                | . artista | - 1 -                                                  |
|             | •                                                      | <u> </u>  | •                                                      |

صفحة

|             |                                                        | مفجة       |                                                                                                                           |
|-------------|--------------------------------------------------------|------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| مفحة        | حب سن كليل هذه الاعترافات:                             | <b>64</b>  | ٤٤ – الغزالي متسكلم                                                                                                       |
| ٧٣          | ٥٤ – هل درس الغزالي الفلسفة اليمثر على الحقيقة ؟       | ٦.         | ٣٠ - نور النزالي فـُكرة صوفية                                                                                             |
| ٧٤          | ٥٥ – أو درسها لهد.ها؟                                  | •          | ٤٤ — ورود هنا وأشواك هناك                                                                                                 |
| Yo          | ٥٠ – المجهودات الفلسفية التي قام بها :                 |            | •٤ – أشواك لاورود فيها                                                                                                    |
| ٧١          | أولا – مجهود دراسي محض                                 | 78 - 71 «  | أو: ﴿ استنباطات تَنْنَى أَنَ الْغُزَالَى قَدْ شُكُ                                                                        |
| ٧٦          | انیاً – مجهود نقدی سلبی                                |            | البابُالْالِث                                                                                                             |
| · <b>YY</b> | ثالثاً - مجهود نقدى إيجابي                             |            |                                                                                                                           |
| YY          | ٥٧ – لماذا أراد نقض الفلسفة والتشويش عليها ؟           | ۶,         | مُحيف بحث الفزالى عن الحق ؟ وكيف نفد علم السكلام وزيف                                                                     |
| ٧A          | <ul> <li>٨٠ - الحق الصراح كما نعتقد</li> </ul>         | 7.●        | ٤٦ – حصر الفزالي الحق في أربع فرق                                                                                         |
|             |                                                        | 40         | ٤٧ - كيف وثق من وجود الحق عند إحداها ؟                                                                                    |
|             | الباسانحامس                                            | ٦.         | ٤٨ – كيف درس علم الكلام وكيف زيفه ؟                                                                                       |
|             | مجادلت الغزالي مذهب النعليمية                          | 77 94# in  | <ul> <li>٤٩ – نظرة الغزالى إلى كتاب محمد وحديث محمد وأ</li> <li>٠٠٠ – نظرة العزالى إلى كتاب محمد وحديث محمد وأ</li> </ul> |
| ٧٩          | ٥٩ – لماذا درس الغزالي مذهب التعليمية ؟                | ٦٨ -       | • • • نور القرآن ونور الصوفية • • • • • • • • • • • • • • • • • • •                                                       |
| ۸٠          | ٦٠ – من أين درسها وعرفها ؟                             | . 14       | ٥١ ــ وأخيراً                                                                                                             |
| ٧٠.         | ۱۱ - کیف درسها ۲                                       |            | البانب الرابع                                                                                                             |
| ۸۱          | ٣٠ – المقدمة والنتيجة التي وصل إليها                   |            | دراسة الفرالى الفلسفة ، وتسفيه المتفلسفين                                                                                 |
| ۸۱          | ١٣٠ – السبب الحقيق في دراسته ومجادلته التعليمية        |            | 1 - تاریخ هزه الدراسة کا اعترف به الفزالی:                                                                                |
| ٨٢          | ٢٤ – ماذا في مقدمة فضأئح الباطنية ؟                    | Ψ.         | ٥٢ - لماذا درس النزالي الفلسفة ؟                                                                                          |
| ۸۲          | على على المنظهر بالله على الديني الحدمة المستظهر بالله | a ·        | ه من من من من الفلسفة ، ومتى ، وأين ، وعلى من من من الفلسفة ، ومتى ، وأين ، وعلى من                                       |
| ۸۲          | ٦٦ – الأجر الدنيوى الذي يطمع فيه الغزالي               | <b>Y</b> \ | وماذا رأى ، و بماذا حكم عليها ؟                                                                                           |
| VI.         | 5. July 2 15. 15. 15. 15. 15. 15. 15. 15. 15. 15.      |            | . 4                                                                                                                       |

- 4 -

| 4.              | ٨٠ - كيف درس الغزالي علم الصوفية وحصله ؟                            |
|-----------------|---------------------------------------------------------------------|
| 41              | ٨١ – لماذا اضطر أن ينخرط في سلكهم عملياً ؟                          |
| 41              | ٨٧ – ملاحظة الغزالى حاله وأعماله                                    |
| 44              | ٨٣ الغزالي على شفا جرف هار ١١                                       |
| 44              | ٨٤ - إجهاد في التفكير ، وحيرة في الننفيذ ١١                         |
|                 | ٨٥ – هواجس الشيطان ، وأمانى النفس ، وخوف العاقبة                    |
| 44              | تسيطر على الغزالي                                                   |
| انه ۹۳          | ٨٦ - الحيرة تبلغ منتهاها . فتورث عقلة في لسانه ، وحيرة في جن        |
| رار ۹۶۰         | ٨٧ - سقوط الاختيار عنده ، والالتجاء إلى الله ، لجوء الاضط           |
| 4٤              | ٨٨ – الغزالى بين الحقيقة والرياء                                    |
| -48             | ٨٩ – ممل الغزالي هدف التجريح من الأثُّمة والعامة                    |
| 4.              | ٩٠ – فراق بغداد ، وتفريق للمال                                      |
| 4.              | ٩١ – دمشق وطن العزلة والخلوة                                        |
| 40              | ٩٢ – فلنسر القافلة إلى الحجاز على بركة الله                         |
| ۹٦ <sub>۱</sub> | ٩٣ – الخلوة بين الزمان ، والمعاش ، والأوطان                         |
| 41              | ٩٤ – د أُمور لايمـكن إحصاؤها ولا استقصاؤها ،                        |
| 41              | ٩٥ – الصوفية ومشكاة النبوة                                          |
| <b>4</b> Y      | ٩٦ ـــ الشروط الواجب توفرها في سالك طريق الصوفية                    |
| 4٧              | <ul> <li>٩٢ – ماذا رأى الغزالى ؟ وماذا انتهى إليه أوره ؟</li> </ul> |
| 4.4             | ٩٨ — ماذا فهمه بالذوق ؟                                             |
| ٩,              | ٩٩ – درجات المعرفة                                                  |
|                 |                                                                     |

| ۸۳  | ٧٧ ــ تحير الغزالي في اختيار العلم الذي يريده الخليفة                                |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------|
| ۸۳  | ٦٨ — أمر الخليفة للغزالى بتسخير علمه الديني في الردعلي الباطنية                      |
| ۸۴  | ٦٩ – المستظهر بالله يحدد النتأج وعلى الغزالى حياكة المقدمات                          |
| ۸۳. | ٧٠ ــ خروج الغزالى من حيرته ، بشوره على ضالنه                                        |
| ٨٤  | ٧١ — طاعة أولى الأمر أولا                                                            |
| 34. | ٧٧ — والذب عن الدين ثانياً                                                           |
| 34. | ٧٣ والجرى وراء الشهرة والشرف ثالناً                                                  |
| 3٨. | ٧٤ – السر واللباب في هذا النضال                                                      |
| .X£ | ٧٠ — المعانى واضحة والقصود أوضح                                                      |
| ٥٨. | ٧٦ – هل بمـكن أن تختني الحقيقة في اعترامات الغزالي ؟                                 |
|     | ٧٧ - الغزالي يمكتب عن التعليمية لأن السلطان أوره بالرد                               |
| ٢٨. | عليهم أو : « ترجبح في غير احتياج »                                                   |
| ۲۸. | ٧٨ – أشواك لاورود نيما                                                               |
|     | ٧٩ – هل اختفاء الحقيقة في اعترافات الغزالي كان تصدآ ؟                                |
| ٧٨  | ﴿ وَهُلُّ هَذَا الْاَخْتَفَاءُ يَقَدُّحُ فَى الْأَمَانَةُ الْمَامِيةُ لَلْهُزَالَى ؟ |
|     | البائبالنيادس                                                                        |
| •   | القزالى والصوفية                                                                     |
|     | ا – اعترافات الغزالي الصوفية كما سطرها بنفسه:                                        |

أو لماذا اعتزل الغزالي نشر العلم بغداد ؟ وعاد إلى نشره بنيسابور ؟

| منجة  |                                                           | : 1 |
|-------|-----------------------------------------------------------|-----|
| 11.   | ١١٩ – الغزالي يقوم بمراسيم الصوفية ليصبح صوفيا            |     |
| *111  | ١٢٠ – الغزالي يتغاضي عن الـكنير ليحقق هدفه                | s = |
| 414   | ١٢١ – لماذا هذا الإفصاح المفحم ؟!                         | ,   |
|       | - قصمُ الغرَّالَى الصوفيدُ كما هي الحق والواقع ؟          | ج-  |
| 718   | . ۱۲۲ ـــ الغزالي ينسى الهدف الأول                        |     |
|       | ١٢٣ – مل غرض الغزالي من العزلة والخلوة ، سمادة الآخرة ؟   |     |
| 118   | أو الوصول إلى طريق الصوفية ؟                              |     |
|       | ١٣٤ ــ الجاه ، والمال ، والشواغل ، والعلائق ، عند الفزالي | •   |
| 7117  | قبل خلوته                                                 | -   |
| , 11Y | •١٢ — «العلومالشرعيةغيرمهمةوغيرنافعة»هكذا يعلنالغزالي     |     |
| 114   | ١٢٦ - نية الغزالي منجميع أعماله ، كسب الشهرة والصيت       |     |
| ى 119 | ١٢٧ – الغزالى ينتابه تفكير عميق، فيقدم رجلا، ويؤخر أخرى   |     |
| 14.   | ١٢٨ – همسات العقل الباطن عند الغزالي                      |     |
| 741   | ۱۲۹ – تفکیره لمدةستة شهور                                 | **  |
| -144  | ١٣٠ – أمرالله ، وسر الله ، فطبيبه هو الله                 |     |
|       | ١٣١ – كيف عالج الغزالي العقبات التي وقفت في طريقه ؟       |     |
|       | أو « الجاه والمــال و الأهل والوطن عند الغزالي            |     |
| 777   | بعد خاو ته ۲                                              |     |
| 744   | ١٣٢ ــ كيف يبتعد الغزالي عن الضلال ويقود أخاه إليه        |     |
| 371   | ١٣٣ ـ خوف الغزالي من الخليفة والصحاب                      |     |
| 147   | ١٣٤ ـ آراء أهل زمانه في عزلته                             | .*  |
|       |                                                           |     |

| صفحة |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |               |
|------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| 4.4  | ١٠٠ ـــ الدوافع التي دفعته إلى الخروج من عزلته                                                                                                                                                                                                                                                                      |               |
| 1    | ١٠١ — إجهاد في النفكير وحيرة في التنفيذ                                                                                                                                                                                                                                                                             |               |
| 1    | ١٠٢ ــ وساوس النفس ، ودواعي المدوء والاطمئنان                                                                                                                                                                                                                                                                       |               |
| 1    | ١٠٣ – السلطان يدعو الغزالي إلى التدريس بنيسا بور                                                                                                                                                                                                                                                                    | . (           |
| 1    | ١٠٤ - كل ماحول الغزالى يدعوه إلى ترك العزلة والخلوة                                                                                                                                                                                                                                                                 |               |
| 1.1  | • ١٠٠ — النهوض إلى نيسابور                                                                                                                                                                                                                                                                                          |               |
| 1.1  | ١٠٦ – بين ماضي الغزالى وحاضر.                                                                                                                                                                                                                                                                                       |               |
| 1.4  | ۱۰۷ — تدریس ببغداد و تدریس بنیسابور                                                                                                                                                                                                                                                                                 |               |
| 1.4  | ۱۰۸ ــ غرضه من الخروج من بغداد                                                                                                                                                                                                                                                                                      |               |
| 1.4  | ١٠٩ – قصة ١١                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |               |
|      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |               |
|      | كشف النقاب عما فات ، وتصويب نحو ما هو آت ؟                                                                                                                                                                                                                                                                          | ب-            |
| 1.5  | کشف النقاب عما فات ، وتصویب نحو ما هو آت ؟<br>۱۱۰ – لماذا کشب الغزالی المنقذ ؟                                                                                                                                                                                                                                      | ب-            |
| 1.8  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ب-            |
|      | ١١٠ – لماذا كتب الغزالي للنقذ ؟                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ب-            |
| 1.5  | <ul> <li>۱۱۰ – لماذا كتب الغزالى المنقذ ؟</li> <li>۱۱۱ – لماذا تكلم عن نظريتى الشك واليقين؟</li> </ul>                                                                                                                                                                                                              | <b>ب</b><br>، |
| 1.8  | <ul> <li>۱۱۰ – لماذا كتب الغزالى المنقذ ؟</li> <li>۱۱۱ – لماذا تكلم عن نظرينى الشك واليقين؟</li> <li>۱۱۲ – لماذا رفض علم الكلام ؟</li> </ul>                                                                                                                                                                        | ب-            |
| 1.8  | <ul> <li>١١٠ – لماذا كتب الغزالى المنقذ ؟</li> <li>١١١ – لماذا تكلم عن نظريتى الشك واليقين؟</li> <li>١١٢ – لماذا رفض علم السكلام ؟</li> <li>١١٣ – لماذا درس بنظامية بغداد ؟</li> </ul>                                                                                                                              | <b>-</b> ب    |
| 1.6  | <ul> <li>١١٠ – لماذا كتب الغزالى المنقذ ؟</li> <li>١١١ – لماذا تكلم عن نظريتى الشك واليقين؟</li> <li>١١٢ – لماذا رفض علم السكلام ؟</li> <li>١١٣ – لماذا درس بنظامية بغداد ؟</li> <li>١١٤ – لماذا ناقش الفلاسفة ؟</li> </ul>                                                                                         | <b>- ب</b>    |
| 1.6  | <ul> <li>١١٠ – لماذا كتب الغزالى المنقذ ؟</li> <li>١١١ – لماذا تكلم عن نظريتى الشك واليقين؟</li> <li>١١٢ – لماذا رفض علم السكلام ؟</li> <li>١١٣ – لماذا درس بنظامية بغداد ؟</li> <li>١١٤ – لماذا ناقش الفلاسفة ؟</li> <li>١١٠ – لماذا ناقض التعليمية ؟</li> </ul>                                                   | <b>ب</b> –    |
| 1.6  | <ul> <li>110 – لماذا كتب الغزالى المنقذ ؟</li> <li>111 – لماذا تكلم عن نظريتى الشك واليقين؟</li> <li>117 – لماذا رفض علم السكلام ؟</li> <li>117 – لماذا درس بنظامية بغداد ؟</li> <li>114 – لماذا ناقش الفلاسفة ؟</li> <li>110 – لماذا أنخرط فى سلك الصوفية ؟</li> <li>111 – لماذا أنخرط فى سلك الصوفية ؟</li> </ul> | <b>ب</b> –    |

| مرف |                                                               | مفحة  |                                                         |
|-----|---------------------------------------------------------------|-------|---------------------------------------------------------|
| ٤Y  | التدريس ، وبين دخوله نيسابور وهودته إلى التدريس               | 144   | ١٣٠ ــ نحقيق وتصحيح لابد منه                            |
|     | ١٥٣ — براعة المقطع، أو : حسن الختـام، أو السبب المباشر        | 144   | ١٣٦ - تركه التدريس، وأعنز اله الناس، أمر معاوى ١١       |
| ••  | لتأليف المنقه                                                 | 144   |                                                         |
| ٥١  | ١٥٤ العقل الباطن يظهر ١٠ استتر مرة رابعة                      | 14.   | ١٣٨ – الغزالي يشرح العزلة والخلوة الصوفية الصحيحة       |
| 64  | •١٠٠ – باسم الله مجراها ومرساها .                             | 171   | ١٣٩ هلءزلة الغزالي صوفية حقاً ؟                         |
|     | البابالنابع                                                   | , 177 | ١٤٠ ــ الغرالي بين منارة دمشق ؛ وصخرة بيت المقدس        |
|     | اعتزاران                                                      | . 144 | ١٤١ — مقارنة بين خلوة الفزالي العُلمية ، وخلوته العملية |
|     | أ — الاعتذار الأول ، وهو اعتذار غير مقبول .                   | 172   | ١٤٧ _ لماذا يذكر الغزالي الحج الآن ؟                    |
|     | ١٠٧ - هل يمكن أن يقال: إن اعترافات الغزالي صادقة من           | 140   | ١٤٣ - إحساس الغزالي باعتراض الناس عليه                  |
| ۰۳  | الناحية النفسية ، ولسكن طبيعته البشرية لم تمكنه من تحقيقها ؟  | 177   | ١٤٤ – هل أصبح الغزالي صوفياً حقاً ؟                     |
|     | ١٥٨ – إحساس الغزالي بعجزه عن الوصول إلى مايريد ، ونقد ذلك     |       | <ul> <li>ماذا بعد الخلوة والعزلة ؟</li> </ul>           |
|     | ١٠٩ - إحساس الغزالي بوصوله إلى مايريد فعلا ، ونقد هذه النظرية |       | هل الانحراط في سالك الصوفية المرغوب فيه ؟               |
| ٥٧  | ١٦٠ – وأخيراً: استنباط هام                                    |       | أو الرجوع الي التدريس المرغوب عنه ؟                     |
|     | ب — الاعتذار النَّاني وهو ، اعتذار مفهول :                    | 144   | ١٤٥ ــ لماذا خرج الغزالي منعزلته ؟                      |
| ۰۹  | ١٦١ – الغزالي حجة الإسلام ، ورجل الدين لدى علماء المسلمين     | 12.   | ١٤٦ - مدى صدق إحساس الغزالي بأسباب عزلته ؟              |
| ۰۹  | ١٦٢ – الغزالي فيلسو ف الإسلام ، لدى المستشرةين                | 124   | ١٤٧ — العقل الباطل يملن ماأخفاه الغزالي                 |
| ٦٠  | الغزالي : قوة وإيمان ١٦٣ – اعترافات الغزالي : قوة وإيمان      | 188   | ١٤٨ – مقدمات محكمة تنقج مايريد الغزالي                  |
| ١.  | ١٦٤ – الغزالي أستاذ الفلاسفة الأوربيين في العصور الوسطى       | 188   | ١٤٩ — العقل الباطن يعلن ماخني واستتر مرة أخرى           |
| 11  | •١٦٠ - إذاً : ماذا بقى للإسلام من رجال إذا كان الغزالي كذلك ؟ | 120   | 1.                                                      |
| 11  | العرالي ؟ ١٦٦ – كيف نعتذر للغزالي ؟                           | 187   | ١٥١ – العقل الباطن يعلن ما استتر مرة ثالثة              |
| 11  | ١٦٧ – الغزالي يجيز الكذب لسبب                                 | 5     | ١٥٢ – تشابه في التفكير ، بين خروج الغزالي من بغداد و    |
|     |                                                               | 1     |                                                         |

حين أديت امتحان الدكنتوراه أول مرة بالجامعة للصرية سنة ١٩٣٤، ثار الجمهور في ساعات الانتجان على عبارات رآها تمس الغزالي ، وتغض من مقامه الجليل ، وزاد في ثورة الجمهور غضبة أعلمًا فضيلة الأستاذ الشيخ عبد الحجيد اللبان - طيب الله ثراه - وكان من شهود الامتحان . .

وتنقل أوارها بين الجرائد والمجلات في أكثر البلاد العربية ، وما زالت تلك النورة تلاحقني إلى اليوم ، فلن أنسي أن جماعة من هلماء بغداد ، صرحوا بأن هجومي على الغرالي يصدهم صداً عن النسليم على ، يوم كنت ضيف العراق

ومنذ أيام قدم إلى « الدكتور أبو العطا » مؤلفه الجديد عن « اعترانات الغزالي ١٤/١) ، فقرأته في ساعة واحدة ثم قررت رده إليه ، مشفوعاً بالملام ، لأنه تناول الغزالي — كما أحسست أول وهلة — بما يغض من مقامه الجليل .

ثم رجعت إلى نفسي فقلت : ما الذي يمنع من أن تمكون للقدمة موازنة بين ما قال للؤلف في الغزالي ، وما قلت فيه ؟

| سنحة |                                                              |
|------|--------------------------------------------------------------|
| 414  | ١٦٨ - الصلة بين إباحة الغرالي السكذب ، وبين اعتر أفاته       |
| 170  | ١٦٩ – الغاية تبررالوسيلة، مادامالضرر منقوداً ، والقصودحسة    |
| 170  | ١٧٠ - سبب تديم هذا الاعتذار                                  |
| 171  | ١٧١ — وماذا بق إذاً : بعد هذا الاعنذار ؟                     |
|      | ١٧٧ – وما قيمة المنتذ إذاً : بعد أن يبق هذا الاعتذار الغزالي |
| 117  | كرامته والثقة به ؟                                           |
| 111  | ١٧٣ – أثر هذا البحث :                                        |
| 114  | أولا _ المنقذ ليس بتاريخ حقيقي للغزالي                       |
| 379  | نانياً _ اعترافات الغزالي في المنقذ هي مثالية                |
|      | ثالثاً _ تاريخ الغزالي في المنقد هو قصة وأبو حامد بطلها      |
| (    | رابعاً ـ على المستشرقين وغيرهم أن يراجعوا ماكتبوا            |
|      | فقد ينقضوا ما أبرموا                                         |

د - خصائص هذه العجالة أو الجريد في أسلوب ذلك البحث :

| 141           |                 | ١٧٤ _ مفادمات و سانج          |
|---------------|-----------------|-------------------------------|
| 141.          | مدها عن الإطالة | ١٧٥ – إغفالها الاستشهادات، وب |
| 174           |                 | ١٧٦ — جرأة معانبها            |
| 174           |                 | ١٧٧ — جرأة ألناظها            |
| /1 <b>/</b> Y |                 | ١٧٨ – ضرورة لابد شها          |
| ملحق          |                 | من أعمال للؤلف                |
| ١٥ ملحق       | 1               | تصويبات                       |

<sup>(</sup>١) وهو الـكتاب الأول باللغة العربية ، والحامس من سلسلة خلاصة الفـكرالإسلامي . التي يصدرها مؤلف هذه الاعترافات حيث طبع منها أربعــة كتب ، جيمها باللغات الأجنبية انظر الوجه الرابع من الغلاف » .

أَلا تَكُونَ هَذَهُ فَرَصَةً لَتَرْضَيَةً رَوْحَ الفَرْالَى ، وقَدْ قَيْلَ . . . وقَيْلُ إِنَّى أَلَّا تَكُونَ هَذَهُ فَرَصَةً لَتَرْضَيَةً رَوْحَ الفَرْالَى ، وقَدْ قَيْلُ . . . وقَيْلُ إِنَّى أَمَّاتُ إِلَيْهِ ؟

وما هي إلا نظرات في كتاب « الأخلاق عند الغزالي » حتى رأيت أن هجوم المؤلف على الغزالي صورة من هجومي عليه فيما يتصل بالاعترافات ، وعلى الأخص فيما يتعلق بالموازنة بينه وبين ديكارت ، ففيم كانت ثورتي إذاً على المؤلف ، مع أنى سبقته إلى ذلك الهجوم بأعوام طوال ؟

يظهر أن فينا جميعاً نزعة إلى مسالمة القدماء ، وهي نزعة لا نتحرر منها إلا حين نحاول الاعتصام بسلطان الفكر والمنطق والعقل.

ويظهر أيضاً أن لروح الغزالى قوة تقهرنا على التعصب له من حين الى حين .

وقد اعتذر المؤلف عن الغزالي كما اعتذرت من قبل، ومع هذا فمن المؤكد عندى أن الغزالي لو بعث لأعلن صداقته لمن جادلوه على نحو ما جادلناه ، لأن خصومتنا للغزالي ليست من جنس خصومة معاصريه - وكانوا في الأغلب من الحاقدين - وإنما هي خصومة كريمة مصدرها الشوق إلى معرفة الحق بوزن ما ترك ذلك الباحث الكبير من أقوال وآراء.

فى المؤلف الجديد الذى أكتب له هذه المقدمة عيب واحد : هو أن المؤلف « الدكتور أبو العطا » يفترض أن جماهير الفراء تعرف تاريخ الغزالى بالتفصيل ، ولم يبتى إلا نقد الاعترافات. وذلك فى رأبى عيب جميل ، فما يجوز أن نفترض الطفولة الأبدية فى قراء اللغة العربية ، ولعل فيهم ألوفاً يعرفون من تاريخ الغزالى أشياء وأشياء 1

والكتاب كله مبنى على تزييف اعترافات الغزالي ، وجعلها صورية

لا حقيقية ، وقد دار المؤلف حول هذا الفرض بأسلوم ملفوف ، مراحاة لمواطف القارئين ، ولم يفته أن ينص فى ذيل الصفحة الثامنة والعشرين على أن ملاحظاته المنفرقة :

لن تنقص من قيمة الغزالى العلمية ، ولن تغض من كرامته الشخصية بأى
 حال ، وإن بدا للقارىء المتعجل عكس ذلك » .

وأقول: إن المؤلف كان يستطيع الاستغناء عن هذا الاحتراس لأن البحث العلمي لا يعرف التحرز في الكشف عن الحقائق، ولأن كرامة الغزالي الشخصية ليست أعز من كرامة العلم ، وهو من كبار الذين أفنوا أعمارهم في البحث عن الحق.

ومن حسن الحظ أن المؤلف لم يتحرز في مجادلة الغزالى ، فمضى في طريقه غير هياب. ولمل رسالته الجديدة هذه تهيج المنشيعين للغزالى ، فتشوقهم إلى أبحاث في الرد عليه .

ليتهم يفعلون 1 فقد طال ركود الدراسات الفلسفية ، وحرمت من النفع الذي يثيره الجدال.

ولكني أسبق أشاع الغزالي إلى مناصرته فأقول:

هل كان يجب على الغزالى أن يخنى ما يساوره من القلق بسبب عجزه عن الوصول إلى الحقيقة ؟

هل كان يجب على الغزالى أن ينكر تعلقه بالدنيا والأهل والأبناء ، التصح خاوته الصوفية ؟

هل كان يجب أن تكون اعترافاته حاوية لجميع شؤون حياته بالتفصيل لتعفيه من تهمة النزييف ؟ اعترافات الغزالى – كا فهمها العلماء والمستشرقون – ثورة تنفض الغبار عن تراث صاحب الإحياء .

كيت ثم ليت 11

ليت الدنيا تسمح بأن نلتفت إلى الغزالي مصوراً في قواه العلمية والروحية ، فقد خلق هذا الرجل آفاقاً من الفكر والبيان ، وشغل الدنيا بمقله وروحه آماداً من الزمان .

إن النسخة التي اعتمدت عليها في نقد كتاب الإحياء نسخة أثرية ، وقد معمت أن الذي نشرها رجل من بني إسرائيل 1

فى تعود سيطرة الغزالى العلمية والروحية ليتجرفى نشركتبه أقطاب المال؟ ومتى نرى فى القاهرة مكتبة لا تنشر غير مؤلفات الغزالى ، وما كتب فى نقد الغزالى ؟

لقد استبشرت حين رأيت ددار الكتب الأهلية بميدان إبراهيم باشا» تنشر هذا المؤلف ، وكان المنظور أن المكاتب التي تقوم بذلك الميدان لا تعرف غير طرائف الأقاصيص .

مصر بخير وعافية ، جملها الله إلى الأبد منارة الفكر والعقل والبيان .

زکی مبارك

المفتش بوزارة العارف

أأول مارس سنة ١٩٤٣

أنا أعتقد أن الغزالي صادق في كل ما رواه ، حتى في النحرز الذي أوجب كتان بعض الشئون . • • وفي بعض الفضائل السلبية ما يوازي قوة الفضائل الإيجابية ، لو نظرنا بعين الإنصاف •

إن من أعجب العجب أن نرى اغتياب الغير رذيلة تهوى بصاحبها إلى أعق دركات الجحيم ، ولا نرى من الرذيلة أن نغتاب أنفسنا بعرض مساوئها على الناس ١١

إن تحرز الغزالى فى بعض الاعترافات دليل على أنه رجل سليم Normal وأنا أذهب إلى أبعد من ذلك ، فأقرر أن رضا الغزالى عما انتهى إليه شاهد على قوة الثقة بالغنس ، وقد أيد التاريخ هذا المعنى فمكنه من الوثوب فوق مراحل التاريخ ، وستنقضى أزمان وأجيال قبل أن ينال روح الغزالى شى من الخود .

إن أكثر اللغات معطرة باسم الغزالى ، مع أنه فى اللغة العربية من المظلومين ، فقد جنت شهرته بالتصوف على قيمته العلمية ، وإلا فمن الذى معرف أن أبحاثه فى المنطق هى خير ماكتب فى اللغة العربية ؟

ومن الذي يعرف أنه ذلل اللغة التي يَكتب بها علم الأصول ؟ ومن الذي يعرف أن أبحاثه في الفقه هي خير ما أثر عن الشافعية ؟

لا يموز الغزالى إلا أن يكون له تلاميذ روحيون ، ونحن تلاميذ ذلك الإمام الجليل ، وسنخدمه بتشريح ما خلف من أفكار وآراء ، لنخلق له أصدقاء ، فتقام له مدرسة علمية فى كل إقليم ، ويتألق امحه من جديد في محاء المعقول والمنقول.

والرسالة التي أكتب لما هذه المقدمة تحقق هذا الفرض ، فهمي أورة على

تعــــریف . او مواب وسؤال

#### ا نے جو اب ...

١ -- 'بوه

أما أبوه فقد كان فقيراً صالحاً غزال صوف وكان د مماً يجلس إلى الفقهاء . ويحترمهم ويحسن إليهم ، ويتمنى أن يكون له ابن مثلهم ، وكان عندما يجلس إلى الوعظ وحلقات الصوفية يتأثر بهم ويرجو الله أن يرزقه بابن يشا كلهم (١) . .

۲ -- أم

أما أمه فلا يعرف من أمرها شيء إلا أنها توفيت وهو صغير .

۳ — أخوه

أما أخوه الأكبر منه سنا، فقد انخرط فى سلك الصوفية شابا، واختلى بنفسه، ودخل بنداد، وازدحم الناس على دروسه، وكان دائماً ينصح أخاه الأصغر هذا بقوله:

إذا صحبت الملوك فالبس من التوق أي ملبس وادخل إذا ما دخلت أعمى واخرج إذا ما خرجت أخرس

۶ — الومى عليه

أما الوصى عليه وهلى أخيه الأكبر هذا فقد كان رجلا صوفيــ وصاه عليهما أبوها قبل موته .

<sup>(</sup>۱) س ۱۰۲ ج ۲ طبقات الشاهعية المكبرى للسبك

وهو الذي قال لما عندما تعذر الإنفاق علمما

د اعلما أنى أنفقت عليكما ماكان لكما، وأنارجل فقير ، ليس لى مال فأواسيكما به . وأرى أن تلجآ إلى مدرسة كأنكما من طلبة العلم ، فيحصل لكما قوت يعينكما على وقتسكما . > ففعلا وكان ذلك سبباً في تعلمهما(١).

٥ – هو نفسه

أما هو نفسه « الذي نقص له » فهو القائل « طلبنا العلم لغير الله فأبي أن يكون إلا لله » .

٦ - معلموه

أما يعض معلميه .

فني صباه كان أحمد بن محمد الراذ كاني الذي أخذ عنه طرفا من الفقه في طوس .

وفى شبابه عندما سافر إلى نيسابور ليتلقى العلم بنظاميتها كان إمام الحرمين أبا للعالى الجوينى الأشعرى السنى حيث كان بدرس بها . فدرس عليه المنطق والعقه والأصول والجدل . وظل معهنيسا بور إلى أن توفى سنة ١٠٨٥م - ١٠٨٨هـ(٢).

٧ – انعال بالوزر نظام الملك

وبعـــد وفاة أستاذه إمام الحرمين هذا ، خرج من نيسابور وسنه ثمان وعشرون سنة إلى العسكر وهي بلدة قريبة منها .

وهناك تعرف إلى الوزير نظام الملك مؤسس للدارس النظامية بالمراق(١). هذا الوزير ما كان يحترم إلا أدعياء العلم وفقراء الصوفية ، ولما سئل هن مبب ذلك قال :

« إن هؤلاء إذا قربتهم مني ، أثنوا على بما ليس في 💉 .

٨ - اغتياره مدرسا بنظامية بغداد

ظل ذلك الشاب الذي نترجم له يختلف إلى مجلس نظام الملك ويتدخل في المناقشات التي تحدث في ذلك المجلس .

وأخيراً وبعد ست سنوات وجد الوزير نظام الملك فى ذلك الشاب ما يتفق ورغباته وميوله ، فولاه التدريس بنظامية بغداد ١٠٩١ م - ٤٨٤ ه وكانت سنه حينشد في ٣٤ سنة فزاول الندريس بها ونال شهرة واسعة ﴿ لقوة شبابه وفصاحة لسانه • ونكته الدقيقة وإشاراته اللطيفة » (٢) •

<sup>(</sup>۱) اتحاف ج ۱ س ۱۷

<sup>(</sup>۲) اتماف ج ۱ س ۱۷

<sup>(</sup>۱) هو أبو على بن الحسن بن على بن إسحاق الطوسى ( ٤٠٨ — ٤٨٠ هـ ) ... وزير السلطان السلجوق ابن ارسلان ثم ابن ملكـشاه إذ مـكت لها وزيراً حوالى ثلاثين سنة .

<sup>(</sup>۲) هذه الفترات جميعها « جواب وسؤال » ملغصة من الفصل الثاني س ۲۳ من الكتاب الثالث في السلسلة وهو طبع القاهرة سنة ۹۳۹ La Penrée Philosohqigue ۱۹۳۹ منه طبع القاهرة سنة ۵٬۸۱۹ d. Algazali

# ٩ - أُسُرُد أُونَاط الاعتراف

أما لماذا ترك التدريس بنظامية بنداد؟ وبعد عشر سنوات أو تزيد؛ رجع

أما لماذا ترك العراق، واختلى بالشام عشر سنوات أو تزيد، ثم وجع إلى العراق ثانية ؟؟

أما لماذا حمل على الفلسفة ، وسفه المتفلسفين ؟ ؟

أما لماذا ناهض الباطنية وكتب ضد التعليميين ؟؟

أما قوله « طلبنا العلم لغير الله فأبى أن يكون إلا لله » فلا ندرى هل كان تقوله حقاً وصدقا؟؟ أو الحق والصدق أنه طلب العلم لغير الله ، وظل ينشره و يطلبه لغير الله كا بدأه ؟؟؟

أما الإجابة على ذلك كله فسيقهما علينا هو نفسه في اعترافاته التي سجلها بقلمه والتي سطرها في كتاب له وهو «المنقذ من الضلال والموصل إلى ذي العزة والجلال ، والتي سنذ كلم عنها بإسهاب في الفصول الآتية .

أما من هو ذلك الصبي – التلميان – الشاب – الأستاذ – الفيلسوف – الصوفي – المعترف؟؟

فهو أبو حامد مجمد بن مجمد الغزالي الفارسي الأصل والمولود في محمد معد بن مجمد الغزالي الفارسي الأصل والمولود في ١٠٥٨ - ١٠٥٨ م بطوس ٠

والمتوفى في • • • م - ١١١٣ م بطوس أيضاً •

# الباب-الأول

ا ـ لماذا ألف الغزالي المنقد؟

أو لماذا قدم إلينا اعترافاته؟

١٠ - أما يعر

د أما بعد . فقد سألنى أيها الأخ فى الدين ؟ أن أحكى لك ما كاسبته في استخلاص الحق من بين اضطراب الفرق ، مع تباين للسالك والطرق عه وما استجرأت عليه من الارتفاع من حضيض التقليد إلى يفاع الاستبصار ، وما استفدته أولاً من علم السكلام ، وما احتويته ثانياً من طرق التعليم القاصرين لدرك الحق على تقليد الإمام ، وما ازدريته ثالناً من طرق التفلسف ، وما ارتضيته أخيراً من طريقة النصوف ، وما انجلي في تضاعيف تفتيش عن وما ارتضيته أخيراً من طريقة النصوف ، وما انجلي في تضاعيف تفتيش عن

#### ملاحظات :

ا حمظم العبارات المنصوص عليها بين توسين والتي نقلناها من كلام العزالي في المنقذ فيها شيء من التصرف اللفظي الذي لا يس المني المراد لقائله با"ى حال .

لا ــــ اعتمدنا فى نقل هذه العبارات على النسخة المطبوعة عطبعة ابن زيدون بدمشق.
 سنة ١٩٣٤ والتي طبعتها شعبة الناسفة بها بعد أن تصفيعنا جيم طبعات المنقذ فوجدنا أنها.
 أصحها وأدقها .

٣ ـــ أرجو القارىء ألا يتمجل فى تـكوين فـكرة ماءن الغزالى حتى يا تى على جميم هذا البحث الذى أعتقد أن كل باب منه وكل فقرة فيه تـكمل الأخرى ، وحـذه النقاطة عتمة تـكون فـكرة لن تنقس من قيمة الفزالى العلمية ولن تحط من كرامته الشخصية بأئى حال وإن بدا للقارىء المتمجل عكس ذلك .

أقاويل الخلق من لباب الحق، وماصر في عن نشر العلم ببغداد، مع كثرة الطلبة، وما دعاني إلى معاودتي بنيسابور بعد طول المدة.

١١ - الظروف التي قص الغزالي فيها ثاريخ حيام

يهـذه الـكلمات بدأ الغزالى يقص علينا تاريخ حياته الفكرى في كنابه « المنقذ من الضلال ، والموصل إلى ذى العزة والجلال » .

وقد كان ذلك حول الأيام الأخيرة من سنة أربعائة و تسعة و تسعين هجرية ، أو الأيام الأولى من السنة التي تلها .

وبعد أن انتهى فعلا من تما ليفه الفقهية والأصولية ، ومن الرد على التعليمية والفلاسفة ، ومن الدعاية والنشر لتقاليد الصوفية وأبحائهم ، وبعد أن أودع كل عامه إحياده الخالد .

وبعد أن تخطت سنه الحسين ، وقبل أن تصعد روحه بأربع سنوات إلى الرفيق الأعلى .

١٢ - السبب المباشر في إذاعته نا. بنح حياته

وسواء أسأله حقيقة أخله في الدين حكابة ، اقاساه في استخلاص الحق وبيان ما صرّ فه عن نشر العلم ببغداد ، وماذا دعاه ثانية إلى نشره بنيسابور و ... أم افترض هو أن هناك سائلا قد سأله هذا السؤال ، فهذا فضلا عن أنه

حرض الفيكر التي يحتويها الكتاب مرتبة كثر تيب الكتاب نفسه ، فهو على كل حال يدل على أن تطوره الفكرى وسيره العلمى فيه بعض الغموض الذى يحتاج إلى شى ، من التصويب والإيضاح ، حتى يرد على ماوجه إليه من النقد ، 

< كا يفهم ذلك من سؤاله السابق » ، أو على ما قد يو مجه إليه في المستقبل .

سيا أن الناس جميعاً قد رأوه يترك التدريس بنظامية بغداد ، ويعتزل الناس عشر سنوات أو تزيد .

ورأوه أيضاً أنه بعد هذا الاعتزال يرجع إلى نيسابور ليقوم بتدريس تلك العلوم نفسها .

والواقع أن هذه الحادثة ، حادثة رجوعه إلى التدريس بنيسابور ، « وهي آخر الحوادث التي سجلها في المنقذ ، كانت هي السبب في تأريخه نفسه وفي تسجيله اعترافاته ، أو بعبارة أدق كانت السبب المباشر لكتابة « المنقذ من الضلال ، والموصل إلى ذي العزة والجلال » .

<sup>(</sup>۱) منتذ ص ۴ و ٤ .

# ١٤ - لماذا لمرح الفرالى التقليد ظهريا؟ ويحدثنا أيضاً بأنه:

د عندما وجد نفسه اضطراراً لا اختياراً متعطشاً إلى درك الحقائق ، وبأنه عندما رأى صبيان النصارى ينشأون على التنصر ، وغران اليهوديدرجون على التهود ، وفتيان المسلمين يشبون على الإسلام ، وعندما سمع حديث محد عليه السلام : « كمل مولود يولد على فطرة الإسمام ، فأبواه يهودانه أو ينصرانه أو يمجسانه (۲) .

نم بحدثنا أيضاً بأنه:

د عندما رأى كل هذا انحلت عنه رابطة التقليد ، وتكسرت عليه العقائد الموروثة على قرب عهد بسن الصبا ، وتحرك باطنه إلى طلب حقيقة العقائد العارضة بتقليد الوالدين والاستاذين ، وإلى التمييز ببن هذه التقليدات التي أوائلها تلقينات » (٣).

# ١٥ - الحقيفة أو العلم اليقيى

وهنا يبدأ الغزالى بتحديد الحقيقة التي ينشدها وببيان الم الذي يريف أن يعتصم به .

#### هنا يظهر له :

# ب \_ كيف درس الغزالى العلوم المختلفة؟ ١٣ — كيف درس الغزالى العلوم المختلفة والماذا؟

# يحدثنا الغزالي بأنه:

« من للراهقة إلى الآن، أى من قبيل العشرين إلى الحسين وهو فى حرب وجلاد، فهو يقتحم بحسار العلوم، ويخوض غمارها خوض الجسور، ويتوغل فى كل مظلمة، ويتهجم على كل مشكلة، ويقتحم كل ورطة، ويتفحص عن عقيدة كمل فرقة، ويستكشف أسرار كمل مذهب، (١).

د فقرأ للباطنية ، وناقش الظاهرية ، وناضل الفلاسفة ، وأتى على كلام المتكامين ؟ وحرص على تعرف أسرار المتصوفين (٢) .

لماذا كل هذا ؟

يجيب الغزالي:

« بأنه يريد أن يميز بين الحق والمبطل ، بين للنسنن والمبتدع » (\*). « وبأن التعطش إلى درك الحقائق « حقائق الأمور » دأبه وديدنه غريزة وفطرة وضعنا من الله في جبلته ، فليس له فيه حيلة

<sup>(</sup>۱) ﴿ مَنْقَدُ مِنْ لا ﴾ .

<sup>(</sup>۲) ﴿ مئة لم س ٧ ﴾ .

<sup>(</sup>۳) لا منقذ س ۷ و ه 🛪 .

<sup>(</sup>١) منقذس ه .

<sup>(</sup>۲) منقذ س هو ۲ .

<sup>(</sup>٣) منقذ س ه .

حـ - كيف جحد العلوم ؟ وكيف أعلن الشك ؟ وكيف اعتصى باليقين ؟

١٦٠ - قل الحواس وسائل العلم اليقبى ؟

" يحدثنا الغزالي بأنه

بعد تحدید، العلم الیقینی، أخذ یفتش عن علومه التی لها صفته، والتی تدخل قی نطاقه ، فوجد د أن الحسیات والضروریات هی التی یمکن أن ترکون لها هذه الصفات » (۱)

ولكنه يتشكك فيها قائلا :

د لماذا لا تـ كون الحسيات غير مو ثوق بها كالتقليديات سواء بسواء وهي التي طرحتها ظهريا ؟

نعم وفعلا تطرق إليها وأخذ يتسع، فهو إذا تأمل أقوى حواسه وهو البصر، وجده يحس بأنه ينظر إلى الظل فيراه واقفاً، بينا هو بالمشاهدة والتجربة يتحرك تدريجاً، ويحس بأنه ينظر إلى السكوكب فيراه صغيراً في متدار دينار، بينا الأدلة الهندسية تدل على أنه أكبر من الأرض في للقدار » (٢)

و أن العلم اليقيني هو الذي ينكشف فيه المعاوم انتكشافا لايبتي معه حيب، ولا يقرب منه غلط أو وهم، حي ولو قلب الحجر ذهبا، والعصا ثعبانا ، دليلا على عدم صحته ما تطرق إلى المؤمن به ظل من الشك أو حفيف من الإنكار » (١).

وبعد أن يصل الغزالي إلى هذا التحديد يعلن للملاُّ أجمع:

إن كل الحقائق التي لايعلمها على هذا النحو من اليقين هي حقائق
 لاثقة بها ، ولا أمان معها > (١) .

أو بمبارة أدق هي ليست في نطاق العلم اليقيني بأي حال .

<sup>(</sup>۱) ﴿ منقذ س ۱۰ ﴾

<sup>(</sup>۲) لا منقذس ۱۱ ٪

<sup>(</sup>۱) ﴿ منتذس ٨ ٤

<sup>(</sup>۲) ﴿ مِنْلَدُ سَ ٢ ﴾

يستنبط العزالي من هذا:

إن أمثال هذه المحسوسات التي كانت وسائل علمه بها ، وحكه عليها حواسه ، لا يمكن أن تدخل في نطاق العلم اليقيني ، إذ جاء حاكم العقل فكذبها تكذيباً لاسبيل إلى مدافعته » (١).

١٧ - قل الأوليات وسائل العلم اليقيني ؟

وهنا يقفز الغزالى إلى النتيجة الآثية قائلا:

أما وقد بطلت الثقة بالمحسوسات فهل يمكن أن توجد ثقة بالعقليات المؤسسة على الأوليات كقولنا العشرة أكثر من الثلاثة والنفي والإثبيات لا يجتمعان . ١٠)

ولكن المحسوسات تنهض قائلة له:

بم تأمن أن تكون ثقنك بالعقليات كثقتك بالمحسوسات ؟

أما كنت واثقاً بى فجاء حاكم العقل فكذبنى ؟ ولولا حاكم العقل لاستمررت على تصديق !! ؟

ألا يمكن إذاً أن يكون وراء إدراك العقل حاكم آخر إذا تجلى كذب العقل في حكمه كما تجلى حاكم العقل في حكمه ، وعدم تجلى ذلك الحاكم و الإدراك الايدل على استحالته ؟ ١ > (٢) .

١٨ - الأملام بين المحقيعة والشِّك

لم يحر الغزالى جوابا مما سبق، بل زاد شـكه و تأيد بما يراه في المنام من

من الأحلام والخيالات التي يعتقد ثباتها واستقرارها، وعند استيقاظه يعلم أن جميع مارآه في منامه وهم وخيال.

وهنا يسائل الغزالي نفسه :

جبم تأمن أن تكون هناك حالة « هي غير ،وجودة لسبب ما » نسبتها إلى يقظتك كنسبة يقظتك إلى منامك ، وتكون يقظتك نوماً بالنسبة إليها ، وعلى ذلك فكل ماتمتقده في يقظتك بحس أو بعقل هو حق بالإضافة إلى حالتك الآن.

أما لوعرضت لك تلك الحالة « الني هي اسبب ماغير ، وجودة الآن » لتيقنت أن جميع ماتوهمته بعقلك هو خيالات لاأصل لها ·

وهنا يغرض الغزالي أن تلك الحالة هي إما أن تكون :

ا ـــ الحالة التي يدعيها الصوفية « حالة الجذب Estasi فهم يزعمون حين تلابسهم تلك الحالة أنهم يشاهدون أموراً لاتوافق هذه للمقولات .

ب - وإما أن تكون هي حالة الموت فمحمد عليه السلام يقول: «الناس فيام فإذا مانوا انتبهوا» فلعل الحياة الدنيا هي نوم بالنسبة إلى الحياة الأخرى، فإذا ما مات الإنسان ظهرت له الأشياء على خلاف ما يشاهدها الآن. ويقال له حينه ذ « فكشفنا عنك غطاءك فبصرك اليوم حديد »(١) .

# ١٩ - الشك يسيطر على الغزالي

نعم جالت بفكر الغزالى الخواطر السابقة، وانقدحت فى نفسه، فحاول لذلك علاجا، والعلاج لا يمكن إلا أن يكون علاجا، والعلاج لا يمكن إلا أن يكون

<sup>(</sup>۱) ه منتذ س ۱۱ »

<sup>(</sup>۲) ﴿ مُنْقَدُ صُ ١٨ و ١٣ ﴾

<sup>(</sup>۱) د منقذ س ۱۲و ۱۳ ۵

مركبا من الأوليات ، وقد رأيت سابنا أنها ليست في نطاق علمه النقشي •

« أعضل الداء ، وشح الدواء ، فظل شهرين تقريباً وهو على مذهب السفسطة ، بحكم الحال لا بحكم المقال ، (١).

• ٢ - اليتين يصرع الشك

« ولـكن بعد انتهى الشهران شفاه الله من ذلك المرض وعادت النفس إلى الصحة والاعتدال ورجت الضروريات والأوليات العقلية مقبولة موثوقا بها على أمن ويقين » (١) .

كيف شغي ؟

كيف دخلت الأوليات في نطاق علمه اليقيني ؟

< لم يكن ذلك بنظم دليل، وترتيب كلام، بل بنور قذفه الله قلبه» (٢)</p>
د ذلك النور هو مفتاح أكثر المعارف » (٣)

٢١ - نور المعرفة واليقين

﴿ وَذَلِكَ النَّورَ هُوَ الذِّي أَرَادَهُ إِلَّهِ المُسَامِينَ جَلَّ جَلَالُهُ عَنْدَمَا قَالَ : ﴿ وَلَكَ النَّورِ هُوَ الذِّي أَرَادُهُ إِلَهُ المُسَامِ ﴾ ﴿ وَفَنْ يَرَدُ اللَّهُ أَنْ يَهِدِيهُ يَشْرِحَ صَدْرَهُ لَلْإِسَلَامِ ﴾ (٣) .

د ذلك النور هو الذي أراده نبي المسلمين عليه السلام عندما سئل عن معنى الشرح فقال : < هو نور يقذفه الله في القلب >(٣)

«ذلك النور هلامته النجافى عن دار الغرور والإنابة إلى دار الخاود (\*) « ذلك النور هو الذي قال محمد عليه السلام فيه : إن الله تمالي خلق

الخلق في ظلمة ثم رش عليهم من نوره ؟ (١)

« ذلك النور ينبجس فقط من الجود الإلمي > (٢) .

« ذلك النور يجب الترصد له «فإن لربكم في أيام دهر كم نفحات ألا فتعرضو ا ا » (٢) .

« من ذلك النور يجب أن يطلب الكشف (٢) ، ويرتجى العلم اليقيم، وتفتقد الحقيقة والمرفة Conoscensa

هذا هو شك الغزالى ... وإيمانه كما روى ذلك هو نفسه • أما تحليله ونقده ؟ أما وجه الحق فيه ومدى الواقع لديه ؟ فإليك النقد، وإليك التحليل •

<sup>(</sup>۱) ﴿ مُتَقَدْسَ ١٣) ﴾ (٧) ﴿ مِتَقَدْسَ ١٣) ﴾ (٣) ﴿ مُتَقَدْسَ ١٤ ﴾

# ٢٣ - من أن أنت إلى الغزالي فسكرة الشك ؟

ليس من ريب في أن فكرة الشك في الحقائق ، والتجرد من التقايديات والتلقينيات ، هي فسكرة قديمة أراسها ما في طبع الإنسان من طلب المعرفة الكل ما يجرى حوله ، ومن الجهل بها حيناً ، ومن الشك فيها أحيانا ، ومن الوقوف على حقيقتها أخيرا .

أليس الشك هو المرحلة الوسطى لجميع الحقائق؟

أما فكرة تصنع الشك وافتراضه ، واعتناقه كذهب من ، ذاهب النفكير ، و كوسيلة من وسائل الوصول إلى المعرفة ، فهى فكرة إغريقية قديمة نادى بها السفسطائيون ، وأخضموها لمقاييس التفكير ، ومعايير الفلسفة .

لېس فى كل هذا ريب.

ولـكن لم لايكون الغزالي قد وصل إلى نظرية الشك هذه بفكره المستقل ورأيه الخاص ؟

ولم لا يكون اتفاقه مع السفسطائيين في الفكرة إنما هو من توافق الآراء وتماثل الأفكار؟

نعم إن الغزالي نفسه قد كفانا مئونة البحث والتخمين ، فقد دلنا على أنه قد عرف حكاية الشك ، وعرف أن السفسطائيين أصحابها ، وعرف أنه نقلها هنهم ، بل وكتبها في أحد كتبه ، ونقدها قبل أن يكتب كتابه المقد هذا ، وقبل أن يقصها علينا قصاً نامس منه أنه هو المبتكر لها المخترع لأجزائها .

فهو فى كتاب « فضائح الباطنية »(١) طبعــة ليدن سنة ١٩١٦ بإشراف. «J. Gold Ziher» يقول:

# الباتبالثاني

# ١ - شك الغزالى وإيمانه

۲۲ — ماذا دفعہ لاپراد عظیۃ شکر؟

أما لماذا أورد الغزالى حكاية الشك مفتنحاً به اعتر افاته الني قصها في المنقد فلا أن طريق المفسكرين، ونهج العلماء الأحرار، هو عدم التقيد بآراء السابقين، اللهم إلا ما وافق آراءهم، وحينتذ يعتنقونها لا على أنهم لها مقلدون، بل لأنهم لما فيها موافقون، فكا نهم لها مبتكرون.

وهكذا يريد الغزالى أن يدلل على أن بحثه فى العلوم ، ووصوله إلى الحقيقة ، وإيما نه بالمعرفة إيما كان عن بحثه الخاص، وتفكير والشخصى، واستقلاله الفكرى، فلم يتقيد بشى المعارف ومختلف العلوم ، بعد أن أنى عليها وعرفها ، فقدرج من حجج المتكلمين ، إلى تعاليم التعليمية والباطنية ، ومن آراه الفلاسفة إلى لمحات الصوفية ، لم يقلد شخصاً ، ولم يتابع مذهباً ، وإنما طرح ظهرياً كل هذه الحقائق ، واحتفر لنفسه طريقاً صخرياً صلعاً ، سار عليه حتى اعتصم بالحق ، ولاذ بالمعرفة واليقين .

ولكن هل أمكنه أن يقنعنا بأنه كان كذلك حقاً ؟ أو بمبارة أدق .

هل فسكرة الشك التي حكاها الغزالي في المنقذ نبتت في نفسه وبزغت من تفسكير. ولم ينقلها عن غيره ؟

<sup>(</sup>١) ﴿ يَمَكُنَّةِ الْجَامِعَةُ الْمُصَرِّيَّةِ تَحْتَ رَقَّمُ ٤٣٧٧ فَلَسْفَةً ﴾ .

بيصره الخاطف السريع.

من أين عرف تجرك الظل؟

بنظره الهادى والرزين، بتجربته المبنية على البصر المتند، والنظر المستديم، وهذه النجربة أصبحت عنده ضرورة عقلية وقاعدة لا تبدل فيها ولا تحول، أو بعبارة أدق كان حكمه الأول غير صحيح لأنه غير شامل، وكان حكمه النانى صحيحاً لأنه جد كامل،

أو أن الإحساس هو الذي خطأ الإحساس .

٢٦ - هل تجمح في إبراد الأدلة على عدم ثقة بالأوابات؟

وأيضاً قياساً على الاستنباط الخاطىء السابق من أن هناك ضرورة عقلية وحاكما عقلياً قد كذب حواسه «حاكمه الحسى» فأضحت هذه الحواس. لاأمان لها • فكيف يثق إذن بالضروريات العقلية ؟

افترض أنه ربما قد يوجد حاكم ﴿ لم يعثر عليه حتى الآن » يك نب هذه: الضروريات ، كما ك ذب حاكم العقل حاكم الحس .

و فضلا عن أن هذا افتراض محض يمكن أن يوجه إلى أية حقيقة فى الوجود ، و فضلا عن أنه بمكن اقتراض حاكم آخر يخطى الحاكم الذى افترضه ، وهكذا يتسلسل فرض هذا الحاكم إلى مالانهاية .

نم أقول فضلا عن كل هذا ، فإن الغزالي بني هذا الفرض على أساس أنه عبر على حاكم هقلي كذب الحاكم الحسى

مع أنك لمست أن هذا الحاكم العقلي هو حاكم حسى، وأنه لم يكن هناك تصديق ثم تكذيب، بل كان هناك حكم «حسى خطأ» وحكم «حسى صواب» ٤

د إن السفسطائيين أنكروا الضروريات وخالفوا فيها ، وزعموا أنها خيالات لا أصل لها ، واستدلوا على هذا الزعم بأن أظهر الضروريات هي المحسوسات ومع ذلك فلا يمكن القطع بها .

فمهما شاهدت شخصاً وكلته فلا يمكن أن تكون مشاهدته وكلامه دليلا ناطقاً على حضوره ، إذ لعلك رأيته في المنام ، وكم من منام براه الإنسان ويقطع به ، ولا يتارى مع نفسه في تحققه، ثم ينتبه على الغور فيتبين أنه لا وجود له ي (١).

# ٢٤ – مدى تحويره فى الفسكرة السفسطائية :

نعم إن الغزالى أخذ فكرة الشك هذه كما رأيت وحور فيها ونسقها ، فناقش اليقين الذى تحمله المحسوسات، ثم الذى تحمله الأوليات الضرورية ، مدعماً رأيه بما يراه الإنسان فى المنام، وهنا يحس الغزالى أنه شاك فى جميع الحقائق، وأنه عاجز عن الوصول إلى اليقين، فيسمى تلك الحالة « حالة الشك الموئسة ، مرضاً .

وأخيراً يشفيه الله من هذا المرض .

٢٥ - هل تجيح في إبراد الأولة على عدم ثفته بالمحسوسات

فها هو ذا يحملك على الإيمان بأن حاسة البصر خادعة ، والمحسوس بها وهم وضلال ، لأنك ترى الظل واقفاً بينها هو يتحرك .

من أين عرف وقوف الظل؟

<sup>(</sup>١) ﴿ فضائح الباطنية ص ٢١ ،

وأن هناك حاكما حسياً خطأ حاكما حسياً.

وهذا كله فضلاءن أنه هو نفسه برد هذا الرأى السفسطاني في فضائح الباطنية السابق الذكر مثبتاً أخيراً:

د إن قول السنفسطائيين بالشك في المحسوسات والضروريات، يجب أن لايشككنا فيهما ، وكذلك النظريات، فإنها بعد وصولها من المقدمات تبقى ضرورية لا يتمارى فيها كما في الحسابيات(١).

٢٧ - هل مفيفة زادته الأميرم شط على شك ؟

نعم هذه هي مشكلة الحاكم الحسى ، ومشكلة الحاكم العقلي ، أما مشكلة الأحلام فيعتقد الغزالي أن الأحلام زادته شكا علىشك ، لأنه بماذا يأمن وجود حالة « افترضها هو » تحيل مار آه في اليقظة ضلالا ، كما أحالت اليقظة مارآه في المنام خيالا .

ولكن هذه الحالة الفرضية كما قلنا لابد أن يكون لها أساس ككل الافتراضات توعسس عليه ، ولا بد أن يكون لها قياس ينتجها ، وهدف تتجه إليه .

ويظهر كما يفهم من كلام الغزالى ؛ أنه فرض تلك الحالة قياساً على افتراضه حالة الحاكم العقلى حينها عثر عليه فسكذب به الحاكم الحيق ، وعلى افتراضه حالة لاوجود لها قد تسكذب الحاكم العقلى أيضاً .

فهى كا ترى افتراضات أساسها غير صحيح ، لأنه كا سبق لا يوجد حاكم عفلى ليـكذب الحاكم الحسى ، وإنما ومجد حاكم حسى يكذب حاكما حسياً.

(۱) « فضائح الباطنية س ۲۱ »

٢٨ - دوافع الغزالي إلي هذه الافتراضات:

ول كن ماالذى دفعه إلى كل هذه الافتراضات؟ هناك حقيقة كونتها من دراسة الغزالي وهي:

أنه على استمداد لأن يأخذ أية فكرة من الفكر ، شرعية أو فلسفية أو صوفية أو حتى سفسطائية كما هنا ، متى أحس بشبه حاجته إليها ، ثم يؤيدها بالأدلة ، ويؤكدها بالبراهين ، من أية نوع كانت ، وبأى أسلوب أتى إليه .

وجد نفسه في حاجة إلى فكرة الشك التي عثر عليها عنددراسته الفلاسغة الأقدمين « السفسطائيين » فاستعملها ، ولكنه بريد أن لايسندها في المنقف إلى قائلها ، كما أسندها إلى أصحابها في كتابه المستظهري « فضائح الباطنية »

٢٩ - لماذا أسند مطابة الشك في المستظهري إلي أصحابها

أما لماذا أسندها هناك ولم يسندها هنا؟

فلاً نه هناك كان يجادل ويناضل علماء اضطلعوا وتسلحوا بسلاح الفلسفة وهم الباطنية ، فلا يخنى عليهم أصل فكرة الشك إذا لم يسندها إلى قائليها ، بل إسنادها يؤيده ، و إخفاؤها يكشفه ويضعفه .

أما هنا فليس هو فى موضع نقاش ، بل هو يكتب مايكتب فى المنقذ الناس جميعاً ، فأراد أن يوهمنا بأن نظرية الشك هذه من تفكيره الخاص ، ولهذا فهو يوردها بدافع من نفسه ، ويورد كثيراً من الاعتراضات علمها لينافشها ، وأخيراً يو يد مايريد بكلام الله ، وكلام الرسول ووكلام الفلاسفة ، وكلام المتصوفة 11

أقول: وجد نفسه في احتياج إلى فكرة الشك ، ولكن: كيف يعطيها الحياة ليناضلها؟ وكيف يعطى نفسه القوة ليتغلب عليها؟ نعم الافتراضات أحياها كما وأيت. و بالنصوف تغلب عليها كما سنرى.

# ٣٠- الحلقة المفقودة التي وصلت بين شكر وإيما أر

نم بالنصوف تغلب عليها فها نحن نرى أن الغزالي بعد أن شك قف كل شيء ، حتى في المحسوسات والمعقولات الأولية ، ومن باب أولى في النظريات والمعقولات العالية ، وضاعف شكه وأكده حلم المنام ورؤى الليل ، فرضت نفسه وتاه شعوره ، ودام على ذلك شهرين كاملين ، لم يسكتب فيهما عن شكه كلة ، ولم يتحدث ، عا في نفسه إلى متحدث ، يريد الطبيب ليعطيه الدليل ، ولكن الدليل لابدأن يكون من الحسوسات والأوليات ، وهي لديه سم زعاف .

بعد هذا ماذا ينعدل الغزالي ليخرج من هذا المأزق الشكي لحرج ؟

#### ۳۱ - بین قوسین

نهم إن من الخير السكثير لمن يريد أن يكتب عن الحالة النفسية الفرد ما ، أن يجتهد في أن يلبس لوس ذلك الفرد ، ومحيط نفسه الفروف، أو على الأتل فليتذكر هذه الظروف جيداً ، وليشعر نفسه أنه، خموريها

ثم يتركما د أى نفسه ، حينند تتناهبها العوامل المختلفة ، والعوارض المتباينة ، ثم يلاحظ ويتحدث بما يحس به .

وهنا لاشك فى أنه يكون أقدر على التحدث من أى شخص لم يحط نفسه يتلك الحالة ، ولم يغمرها بهذه الظروف ولللابسات .

٣٢ — كيف خرج القرّالي من المأزق الشكي ؟

أقول بعد هذا كيف خرج الغزالي من هذا المأزق الشكي ؟

نعم لتفرض أيها القارى أنك الغزالى وهذه حالتك ، وقد خلفت هذا الشك في نفسك وقويته ، فهل تسكت وتعجز ؟

محال .

لأن الغزالي حينمذ رجل الفكر ، وبطل الإسلام ، وحلال المصلات.

هل يخرج من هذا الشك بمخرج الشرع ، فيلجأ إليه وهو المستمدة قوانينه، وحقائقه من كلام الله ؛ وكلام محمد ، وأخبار أصحابه ، والتابمين ؟ محال أيضاً .

لأنه قد ترك التمليم ببغداد ، وقال هـن العلوم التي كان يدرسها حينتذ، وأهمها الفقه والأصول و ... « إنها غير مهمة وغير نافعة في طريق الآخرة »(١) .

هل يخرج بمخرج الفلاسفة ؟ جد محال أيضاً

<sup>(</sup>۱) ﴿ منقدْ ص ١٣ ﴾

لأنهم الفئة الى كتب تهافته فى الرد عليها، فشوش آراءها، وسفه أحلامها.

لم يبق إذن إلا أن يخرج بمخرج الصوفية ، وهم الذين اعتزل لأجلهم العلم والناس عشر سنوات أو تزيد .

وهم الذين قال فيهم :

« إن طريقهم أقوم الطرق ، بل لوجمع عقل العقلاء ، وعلم الواقه في على أسرار الشرع ، ليغيروا شيئاً من سيرتهم ، ويبدلوه بما هو خير منه ، فلن يجدوا إليه سبيلا، إذ أن جميع حركاتهم وسكناتهم ، ظاهراً وباطناً ، مقتبسة من نور مشكاة النبوة ، وليس وراء نور النبوة نور على وجه الأرض يستضاء به » (١).

نعم إن جميع حركاتهم ، وسكناتهم ، مقتبسة من النبوة ، أى أن جميع أفكارهم وآرائهم يقينية ، بل أقوى من اليقين نفسه .

ولكن كيف يصل إلى يقينهم هـ ذا ؟

ليس هناك من دليل عقلي يركبه ، ليخرج به من باقع الشك واليأس ه . فيقوده إلى جنة اليقين والإطمئنان 1

السلسلة الفكرية والمنطقية مقطوعة بين الحلقنين ا

الحلقة الأولى إثبات الشك في كل شيء، والحلقة الثانية إثبات الية بن في

(۱) ﴿ منقدْ س ۱۸ ﴾

ولكن هل النصوف يعترف بالعقل، وبالمنطق، وبالفكر، وبالمقدمات وبالنتائج؟

كلا 11 ( فالمقل ليس كاشفا للغطاء عن جميع الممضلات ) (١) .

« ومن قصر الكشف والمعرفة على الأدنة المجردة ، فقد ضيق رحمة الله الواسعه (٢)».

إذا الباب مفتوح على مصراعيه ، فليلج الفزالي رياض التصوف، ولوكان مدخلها كسم الخياط .

وفعلا يدخل الغزالي هذه الرياض ، فيجد أن الله ، أو نور الله بمبارة أدق ، هو الذي يمكنه أن يكون هذه الحلقة المفقودة .

وهنا يؤذن فى الناس ؛ بأن الله قذف فى قلبه نوراً جعله يؤمن بالمحسوسات، وبالضروريات أيضاً .

٣٣ – ولسكن من أين أنى الغزالي ذلك النور ؟

ولىكىننا نعيد السؤال الذى سألناه له عندما انتهى إلى الشك فى كـل شىء.

نعيده مستبدلين كلمة الشك بكلمة اليقين متسائلين:

هل فكرة اليقين المطلق هذه ، أو بعبارة أدق ، هل فكرة النور الذي قدفه الله في قلبه ، والم قدفه الله في قلبه ، والم ينقلها عن عيره ؟

نعم إننا سنجيب كما أجبنا سابقاً ﴿ سنرى ﴾ .

<sup>(</sup>۱) ﴿ مثقدْ س وع ٤ ﴿ ٢) ﴿ مثقدْ س ١٤ ﴾

# ب-شك ديكارت وإيمانه

« صورة سريعة الثك دبكارت »

٣٤ – مرامل الشك لديسكاري

سار ديكارت في تصوير شكه كما حكاه في التأملات وفي المنهج السيرة الآتية:

١ - لاحظ ديكارت أنه تلقي طائفة من الآراء الخاطئة على أنها صحيحة ، قاراد التخلص منها، ولـكنه وجد أن ذلك أمر جليل وخطير، ولهذا انتظر حتى بلغ سن النضج والقوة ، ليقوى على تنفيذ ذلك الأمر الجليل ، واحمال هذا الشيء الخطير .

وأخيرا حرر نفسه من الأهواء، والأفسكار، والمشاغل، واعتزل الناس، ومكف جديا على هدم أفكاره القديمة عامة (١) .

٧ - وبعد أن تحلل من هذه الأفكار، أخذ ينظر من جديد، فوجد أن أقوى ما يحصل عليه من المعلومات، يأتى له عن طريق الحواس، ولكنه جرب أحياناً أن الحواس خادعة .

إذا يجب عدم الركون إلى من خدعنا ، وعدم الاعتراف بما نوصله لمنا الحواس من الحقائق <sup>(٢)</sup> . فهاهو الغزالي يدلنا على أنه وهو في المرلة حينًا كان يقرأ الصوفية. ويتحدث إليهم ، ويكتب عنهم أن قرأ الحارث بن أسد المحاسبي ، كما كتب هو نفسه

 إن المقل نور يقذفه الله فى القلب به يستعد الإنسان لإدراك الأشياء». ويقول الغزالي أيضاً في نفس الصفحة :

 د وينكر المحاسي أيضاً رأى من قال إنه ﴿ العقل ﴾ يتكون من مجرد العلوم الضرورية » .

نهم أي وربي أن الغزالي قد قال ماتقدم بالحرف الواحد!

إذن فالمقل الذي يريد. الغزالي ليفهم به المحسوسات والأوليات ويطمئن إليها هو ذلك النور •

إذن ليستنقذ الغزالي به نفسه، فيستلفه من كلام الصوفية، ويقبض عليه عِكَامًا يديه ، ويقذف به في قلبه ، فتمود نفسه إلى الصحة والاعتدال، وترجع الضروريات المقلبة مقبولة موثوقا بها على أمن ويقين \*

وفعلا قد كان 111

<sup>(</sup>١) ﴿ تَاءُملات سَ ٣٠ ـــ ٣٦ ﴾ وقم ٢٧٧٩٨ فلسفة بمكتبة الجامعة المصرية . (٢) ﴿ تَاءُملات سَ ٣٧ ﴾ .

<sup>(</sup>١) ﴿ جَزَّهُ ١ طَبِعِ ١٠٨٩ هُ القَاهِرَةُ مِنْ ٧٠ ٥٠

المرحلة الحامسة

• - ولسكن هذه النتيجة وهي عدم تدري على الحكم بناتا متعبة وشاقة ، وي كسل يجذبني دون أن أشعر الى مجرى حياتي العادية ، كما أن الإنسان عندما ينعم في النوم بخيال لذيذ ، يخاف الاستيقاظ لئلا بحرمه ، فيعود إلى النوم ثانية (٢).

يقول ديكارت بعد ذلك :

وهنا أعود من تلقاء نفسى ودون أنأشعر الى آرا أى القدعة ، خيفة أن اليقظة الشاقة التى تعقب هدوء هذه الراحة بدل أن تجلب لى بعض الضياء والنور لمعرفة الحقيقة ، لا تكون كافية لإضاءة ظلمات الصعوبات التى أثيرت الآن ،

اذاً لابد أن أرجع الى الافتراض التخميني ، ولكن ليوضلني الى العلم في (٢).

وهنا تبدأ المرحلة الأخيرة •

يقول دېكارت :

المرحلة السادسة

بعد هذا أفرض .

أنه لانوجد حقيقة ثابتة في هذا العالم، أذ أن كل ما أراه من الأشياء يمكن أن يكون كاذباً.

المرحلة الثالثة

٣ ــ ولكن هل الحقيقة وجود ؟

يقول: إنى أرى فى نومى أشياء أعنقه أنها حقيقية ، بينها عند استيقاظي أجدها وهما وخيالا .

ولكني أحس أن تأكدى حين للنام ، وثقتي بما رأيت ، يمادل ثقي وتأكدى بما أراه في اليقظة ، فأيهما الحقيقة وأيهما الوهم ؟(١)

أليس ما زاه في المنام هو شبه أو صورة لما نراه في الحقيقة ؟

إِذاً يجب الاعتراف بأن جميع الصور الى نراها في أحلامنا ، حتى ولو كانت خيالية ، لها أساس بسيط من الحقيقة كبره الوهم وخلق منه أنواعا ، وضخمه الخيال وصنع منه صنوفاً وألواناً (٢).

لمرحلة السرابعة

٤ \_ وإلى هنا يؤمن ديكارت بأنه مع هذا فتلك الحقيقة البسيطة ، وكل ماكان يعتقده حقا ، يمكن أن يتسرب إليه الشك فيقول :

ربا عند جمعی ٢ + ٢ = ٤ يقدرنى على الخطأ الإله الذى أو من بقدرته من صغرى ، بينا أعتقد عد، ه أو بالعكس ، لهذا يحسن الافتراض ، وخدع نفسى بأن كل آرائى كاذية وهمية ، ليصبح اعتقادى القديم كاعتقادى الجديد ، كلاها وهم وضلال ، فيبعل نحكم القديم فى ، وأصبح خلواً من كل شى ،

إذا لاشيء ، لاسماء ، لاهواء ، لاأرض . لا ٠٠٠٠٠

<sup>(</sup>۱) « ۲۶ و ه د تاملات »

<sup>(</sup>۲) ﴿ س ٢٤ تأملات ﴾

<sup>(</sup>۲) « ۲ ؛ تاملات »

<sup>(</sup>۱) ﴿ تَا مُلات ص ٢٨ ﴾ .

<sup>(</sup>۲) ﴿ تَا مُلْأَتُ مِنْ ٢٩ ــ ٤٠ ٢ .

حــ شك الغزالي وشك ديكارت وإيمانهما

٣٥ — مؤتلفات ومغترقات

۱ ــ من البديمي أن كلا من الغزالي وديكارت قد عرف نظرية
 لشك قبلا .

٢ – ومن البديهى أيضاً أن الغزالى شك فى التلقينيات ، وفى المحسوسات ، والضروريات ، كما شك ديمكارت ، ولو أن سيرة كل شهما فى إثبات هذا الشك ومعالجته ، قد تغايرت عمام التغاير كما ظهر لك مما سبق .

٣ - نعم زاد ديكارت بحثه إيضاحا عندما قال:

قد یکون لله دخل فی إثبات الحقائق وقایها ، فقد تکون استنتجایی صحیحة بینها یقدرنی الله علی فهمها کخطأ ، وقد تکون خطأ بینها یقدرنی الله هلی فهمها کصواب .

على الأشياء ، فوصل الشك في كل شيء لديه إلى القمة كما حصل عنسه الغزالي تماماً .

ورأيت أيضاً كيف تعثر الغزالي في إثبات الشك ، وكيف سار
 ديكارت السيرة للفهومة الطبيعية فأعطاك تفكيراً منماسك الحلقات .

٦ – أما كيف خرجا من المأزق الشكى ؟ وكيف نزلا من القمة العالية وانحدار من القينة الشاهقة ؟ فهذا ماباين فيه ديـكارت الغزالى أيما مباينة وباعدت بينهما طرقهما كل المباعدة.

ومادمت قد قت أنا بهذا الفرض شخصياً فأنا إذاً ،وجود وكائن ـ وما دمت قد فرضت وجودى وكينونتي فإذاً أنا أفكر . إذاً أنا كائن مفكر .

إِذًا أَنَا أَفَكُرُ فَي أَشْيَاءُ لَا تَعْرُفَ إِلَّا بِالفِّكُرُ وَحَدَّهُ .

لاتمرف لأنها ترى وتلمس ، ولـكن لأنها تفهم وتدرك بالفـكر .

إذاً جميع الأشياء والأجسام تدرك بالفكر لا بالحواس.

إذاً يصبح فكرى لا حواسى أساس العلم بالأشياء.

وهنا يصل ديكارت إلى شاطىء الأمان ، فيعتصم بالمعرفة ، ويلوق بمنبع اليقين (١).

<sup>(</sup>۱) « التائمل الثاني فقرة ٢ و٣ و • و٢ ١ « تائملات »

٣٦ – ميزان الحسكم لدى الغزائي وديكارت

وكذلك لمسنا من كثابات الغزالى . أن ميزان الحسكم على الحقائق لديه ؟ هو الدين ، هو الأصول الدينية .

**فا**لرأى حق إذا ما اتفق مع الدين و نظرياته .

وصاحب هذا الحق مسلم مؤمن .

والرأى باطل وغير مقبول إذا ما اختلف مع الدين وأصوله ، وصاحبُ هذا الرأى ملحد أو زنديق أو كافر .

وهو فى هذا متكلم مؤمن بأسلوب المتكلمين ، كما يفهم من حجاجه للفلاسفة ، والتعليميين فى جميع كتبه التي كتبها عن هؤلاء ليناقشهم فيها .

أما عند ديكارت فيزان الحكم لديه هو المنطق الأرسططاليس ، هو المقدمات والنتائج ، ولايهم بعد ذلك أن تواضع الألهيون على النتيجة ، أو تنكر لها رجال الدين ، لأن الحق د حسب رأيه » رائده ، واليقين مطلبه ، وكلاها هدف يجب أن يستمسك به ولا يحاد عنه .

### ٣٧ – انفزالي وديكارت وليد بيئة

ولا حظنا كذلك أيضاً أن طريق تحلمها « ديكارت والغزالى » متأثرة جد التأثر بما وهب كلاها من بيئة وعمل، وبما رزقا من تفكير ونظر، فديكارت رجل الرياضة التي تعرف المقدمات الدقيقة ، والمستنتجات الأدق ، رجل الفكر المنظم، والرأى المتصل، فهو لا يمكن أن يكون إلا همكذا: تفركير منظم، دقيق، منتج، وموصل، وطبيعي.

أماً الغزالي فله من بيئته ومن تقلب، في شي البحوث وتنقله بين وهاد

اللمارف والعلوم ، ومن بعده عن الرياضيات التي تساعده على تنظيم فسكره وتر تيب مقدماته . وتوثيق الصلة بين الدليل والنتيجة .

للغزالي بسبب كل هذا عذر أيما عذر ، وشفيع ليس لمثله شفيع .

٣٨ - الأحلام بين الغزالي وديطارت

أما فى تدعيم الشك بالرؤى فى المنام ؛ فقد رد ديكارت على الغزالى رداً صائباً عندما قال :

إنه يجب الاعتراف ، بأن جميع الصور التي نراها في أحلامنا ، حتى ولو كانت خيالية ، لها أساس بسيط من الحقيقة كبّره الوهم ، وضخّمه الخيال .

#### ٣٩ – طفرة الغزالي ومنطق ديكارت

أما كيف رجعت نفس الغزالي إلى الوثوق بالضروريات ؟ فقد كان ذلك بسبب نور قذفه الله في قلبه .

نعم إن هذا النور أو ذاك السبب، بعيد عنا نحن عامة الناس بل خاصتهم، فالله قد ركب فينا عقولا، وأودع بين نفوسنا تفكيراً منطقياً، وأسلوبا للفهم، وطريقاً للبحث والاستقصاء، وما طلب منا أن نستعمل سواه.

وذلك بخلاف ديكارت فقد لجأ إلى الحقيقة الإنسانية ، و نزل إلى مستوى الطبيعة البشرية (وما هو إلا بشر) عندما قال: (حين وصل إلى الشك في كل شيء وحين أحس أنه غير قادر على الحسكم بتاتا »:

ولكن هذا منعب وشاق ، وبي كسل يجذبنى دون أن أشعر إلى مجرى حياتى العادية ، فكذلك أعود من تلقاء نفسى ، ودون أن أشعر أيضاً إلى آرائى القديمة .

هذه ما نلمسه من النزالى ؛ ببنا نرى ديكارت قد استعمل هذه الفرضيات .. وصحح لنفسه بإبرادها عندما اضطر إليها اضطراراً ، وعندما أحس بأنها قد توصله إلى اليقين للنشود ، والحقيقة المبتغاة .

وفعلا كان كذلك سيما أن افتراضاته التي ركب فوقها ، ليعلو فيمسك بتلابيب الحقيقة ، هي افتراضات معقولة مفهومة .

الموفية المرض السابق (الديكاري) بحالتي الصوفية اللين فرضهما الغزالي).

# ١ ٤ — وحدة التفسكير بين الغزالى وديطارت

وإذا ماثركنا هذه الافتراضات جانباً ، وولينا بحثنا نحو الوحدة الفكرية .. بين السيرة المنطقية لكل من الغزالي وديكارت فإننا نجد :

أن ديكارت سار في إثبات الشك ، ثم سار في صرعه بإحلال اليقين محله ، سيرة فكرية منطقية « إلى حد ما » أرسططاليسية متاسكة الحلقات ·

أما الغزالى فقد سار أولا سهرة سفسطائية مبنية على المغالطة . كما رأيت. فى مناقشة المحسوسات ، والأوليات ، والرؤى ، ليثبت الشك ، مستنجداً بكلام الله جل جلاله حيناً ، وبكلام محمد عليه السلام حيناً آخر .

وأخيراً عندما أراد إحلال اليةين محله سار سيرة صوفية .

# ٤٢ – الغزالي مشكلم

والواقع أنه كمادته دائماً وهي عادة المتكلمين ، من أنهم يثبتون العقائد . الدينية بالآراء العقلية ، والحجج المنطقية ، أى أن النتيجة ،وجودة قبلا لديهم ، . وعليهم فقط إحضار المقدمات ، وجمع الأدلة من هنا والبراهين من هناك . من يسمع هذا ولا يحس بأنه مع ديكارت ؟ من يسمع هذا ولا يحس إحساسه وشعوره ؟

أما الغزالي فيتركنا وحدنا في الشك حيارى تائمين ، بينما يخرج منه وحده ، لأن الله أرسل له نوراً فأنقذه !

#### • ٤ - الافتراضات بين الغزالي وديكارت

نم إذا كان الغزالي قد وصل إلى نتيجة بعيدة عن أفهامنا نحن عامة البشر ، فاذا استفاد من فرضياته إذاً ؟

وإذا كانٍ لم يستعملها كأسس منطقية ليصل بها بين عالى الشك واليقين ٤٠ وليقرب بها بين عالمنا وعالمه ، فلماذا أجهد نفسه في افتراضها ١١٤

ومع هذا فلنفرض أن الافتراضات التي افترضها لإثبات الشك صحيحة عمر الله ووصلته إلى غرضه، واستفاد منها ، فهل ترى أن بين هذه المقدمات التي أثبتت الشك ، وبين النتيجة التي أرجع بها اليقين إلى نفسه ، وهي النور الإلهي صلة ما ؟

الواقع أنه لا ٠ لا . بتاتا .

إذاً فماكان أحراه ألا يأتى بنظرية الشك ويتعب نفسه فى إيرادها وفى. إثباتها ، وما كان أجدره بأن يعلن لنا هـنده النتيجة (وهى النور الإلمى الذى أرجع إليه اليقين )كأنها هبة من الله نزلت عليه ، ونعمة من السهاء أتت إليه مسها أنه كما تقدم كان قد قرأها وعرفها من كلام الصوفية ومن لمحات الواصلين .

فالغز الى فى الواقع كان كذلك آمن بفكرة الصوفية وهى : « أن العقل عنور يقذفه الله فى القلب » .

فأراد أن يلبس هـذه الفكرة لبوس الفلسفة، فيستلف نظرية الشك السفسطائية ويصورها، بلينفخ فيها ليلبسها لبوس الحياة، ثم برتقها بالافتر اضات طوراً، و بكلام الرسول حيناً، و بقول الله أحيانا

وأخيراً يأتى بنظرية الصوفية ليلصقها بها إلصاقاً ولو تنافرت الألوان وتغايرت الأنواع 11

ولو تباعدت حلقاتها، وكان عجزها غير ، و تلف مع صدرها ١١ ٤٤ – ورود هذا وأشواك هذاك

لهذا كله أضطر إلى أن ألمس أن ديكارت شك حقيقة ، لأن على شكه أسس المعرفة ، ولأن بشكه النصق الإيمان واليقين ، ولأنه منسجم مع نفسه و وتفكير ، وما يحيط به .

أما الغزالي فإنه افترض أنه شك ، لأنه علم مما قرأ أن هناك نظرية الشك السفسطائمة .

وافترضاً نه وصل إلى اليقين لأنه على مما قرأ أن هذك نظرية اليقين الصوفية. فأنى علمهما لاليؤلف بين أجزائهما ، وليربط بين حلقاتهما ، ولحكن لممن في التبعيد بينهما ، فيفترض جد الافتراض ، ويحاول جهد المحاولة ليثبت الشك ، ويحاول كذلك حتى يثبت اليقين .

جملنا نؤمن معه مغالطة وسفسطائياً بالشك ، ثم تركنا حيارى، وانتقل بنا

طفرة وبغير صلة ، فأخبرنا بأنه وصل إلى اليقين ، مردداً كلمة الصوفية علما " تعزينا : « ترصدوا « فإن لربكم فى أيام دهركم نفحات ألا فتعرضوا لها » .

20 - أشواك لا ورود فيها أو استنباطات تنفى أنه الفرالى قد شك والآن وبعد أن قدمت بين يديك كل انقدم ألا عكن أن نستنبطونعلن :
(1) إن الغزالى اضطر لذكر حكاية الشك واليقين ليجعلها كمقدمة لتأريخه حياته التأريخ المفكرى .

وليجعلك أيها القارى و لكتابه المنقذ من الضلال: تؤمن بأنه سار في دراسة ومجادلة المذاهب الفكرية سيرة فلسفية حرة ، ولذلك شك في كل شيء من الوهم والضلال غير ظلال الصوفية ويقين المتصوفين .

وليحملك أيضاً على أن تؤمن بأنه فى هذا الدراسة وفى ذلك البحث عمد كان رجل الفكر الحر الذى لا يؤمن إلا بالضروريات ، فاطرح وراءه ظهريا كلام المتكلمين ، وازدرى تعاليم الباطنيين ، وسفه نظريات المتفلسفين، وأخيراً دخل فى زمرة المتصوفين .

( ) ولأن الطريقة التي عالج بها إثبات الشك هي طريقة سفسطائية ٤٠ والتي عالج بها صرعه ، وإحلال اليقين محله هي طريقة ونهج صوفي، و الأسباب أخرى غير هذا ﴾ فقد تأكد لنا أنه قام بذلك و تحليل نظرية الشك و نظرية اليقين ﴾ بعد دراسته للصوفية ، ومن المؤكد أنه درسها بعد أن اعتزل الناس لتصوف ، وبعد أن ترك بغداد ، وبعد أنقام أيضاً بدراسة علم الكلام ، وبعد أن اقش الفلاسفة ، مع أنه يريد أن يقنعنا في كتابه النقذ ، حين تمكلم عن نظرية

الشك واليقين ، أنه شك في مقتبل حيانه ، وقبل دراسته لعلم السكلام والنظر في بقية العلوم كما لمست ذلك سابقا .

(ح) وأيضاً بمكننا أن نستنبط أن الغزالي لم يستفد بذلك الشك وبهذا البقين، ولم يفد بهما العلم والبحث كما رأيت.

فنظرية الشك التي أحس بأنه أوجدها أوعلى الأقل عالجها بأسلوبه الخاص، هي موجودة قبلا، وعرفها هو كما هرفها الناس جميماً من السفسطائيين.

ونظرية اليقين التي عالجها ووصل اليها موجودة أيضاً قبلا، وعرفها هو كما عرفها الناس جميعاً من المنصوفين .

وهذا بما يدلك على أن هاتين النظريتين لم تساوراه حقيقة ، ولم تنبعا من قلبه ، وإنما قرأها ونقلهما وأضنى عليهما أسلوبه اللفظى والحوارى والأفحامي ، لا أكثر ولاأقل ؛ ليقدم بهما كتابه : ﴿ للنقذ مِن الضلال ، والموصل إلى ، ذى العزة والجلال » .

يقول: إنه وهو فى مقتبل حياته (وعلى قرب عهد بسن الصبا) ساورته نظرية الشك، ومرض بسبب ذلك شهرين كاملين، وهذا بدلنا علىأن الغزالى يربد أن يقنعنا بأن الشك كان فى مقتبل حياته، وأنه مرض بسبب ذلك شهرين، وهذه حادثة مادية تاريخية تؤكد إرادته إقناعنا بهذا الشك لاأنه تصنعه فى العلوم ليبحثها من جديد وعلى ضوء جديد .

ولأنه كما قال فى « المنقذ » عند دراسته لهذه العلوم : انه ألف فيها «كذا وكذا » وهى أشياء مادية معينة ، لها تواريخ محدودة تدحض الفكرة السابقة. (هـ) يقول أيضا : إنه وهو مقتبل حياته ساورته نظرية الشك ، ومرض

شهرين كاملين ، وهو تائه في بيداء الوهم والضلال ، وأخيراً برجع إليه الية بن حالا عان .

هذه الحالة حالة المرض النفسى ، واليقين الفكرى ، هى عند المفكرين والفلاسفة بل عند أصغر البحاث شىء خطير وأمر جلل ، ولهذا لابدأن يكون الذاكان ذاك صحيحا ومطابقا للواقع وهما :

أولا — اتباعه الأسلوب العلمى ، أسلوب البحث والتنقيب ، وعدم التسليم المأقاويل الضعيفة ، والأراء الفطيرة ، والأحاديث غير الموثوق بها ، ممايتناسب مع تحليله لنظرية الشك ، واعتصامه باليقين ، الذي وصل اليه والذي جعدله لليؤمن الا بالضروريات فقط .

ولسكن مع كل هذا فنحن نرى فى الإحياء وفى غيره مما كتبه بعد تلك الحادثة الخطيرة ، أنه مملوه بالآراء غير المحمصة ، والأحاديث غير الممنعنة ، والحكايات غير المعقولة ، وماكان يوردها ولايقبل أن يكنبها بعد أن قام بذلك التحليل بأى حال من الأحوال .

ثانيا — وكان لابد أيضا من أن يكتب عن تلك الحالة ، حالة الشك التي ساورته «حينند » و وكيف تغلب عليها باحلال اليقين ، و ذلك لنكون تسجيلا لما حدث ولتصبح طريقاً لاحباً للمتشككين يسيرون على معالمه وسبيلا إلى صغار للتفلسفين والبحات بهتدون بضوئه و أقباسه .

ولـكنه لم يفعل هذا مع أنه كتب فى الإحياء ، وفى غير الإحياء عن أحوال اعتورته ، وعن نظريات ناقشها ، وعن أشياء كثيرة هي دون نظرية اللشك واليقين فى الأهمية والخطورة بكثير وكثير ال

# البابُ الثالِث

بحثه عن الحق وزيفه عن الكلام ونقد، المتكلمين

٤٦ - مصر الغزالي الحق في أربع فرق

بعد أن شفا الله الغزالى من مرض الشك ، فقذف فى قلبه باليقين ، أُختُهُ في البحث عن الحقيقة ، فوجد أما لاتبدو أن تـكون لدى :

« المتكلمين ، أو الباطنية ﴿ أصحاب التعليم » أو الفلاعة ، أو الصوفية » . فإن شذ الحق عنهم فلا يمتى في دركه مطمع ، قابتدر لدراستهم مبتدنا بعلم الـكلام ، ثم بنظريات الفلسفة ، ثم بتعليات الباطنية ، وأخيراً بالتدمق في دراسة الصوفية (١).

٤٧ – كيف ويق من وجود الحق عند إحداها `

ولكن الغزالي يقذفنا بالنتيجة قبل أن يكون مقدماتها كمادته دائماً كارأيت وكما سترى لأنه :

يريد أن يبحث عن الحق :

(١) فلماذا قصر البحث عنه في هؤلاء الأربعة ؟ ذلك لأنه لايعرف سواهم .

( ت ) ولماذا آمن بأن الحق لايمدوهم (٣) ؟

أفلا يدلنا كل هذا على أن نظرية الشك واليقين ، لم تعتوره إلا بعد أن كتب هذه الكتب جمعاه ، وحين كتابة للنقذ فقط ، وبعبارة أدق إنه مافكر فيها إلا حين أراد كتابة تاريخ حياته ، أي لاعلى أنها رواية لماحصل له حقيقة ، بل على أن هذا ما كان يجب أن يكون .

(و) وأخيراً يقول لنا الغزالى نفسه:

د إن المقصود من عرض كل هذه الحكايات ﴿ للناقشات السابقة ﴾ هو أن يعمل كال الجد فى الطلب حتى ينتهى بنا « هذا الجد» إلى طلب مالا يطلب ١٠٠٠ .

هل تصدق أن هذا الكلام، هوكلام الغزالي نفسه تذييلا لبحثه في نظرية الشك والمعرفة ؟!

هل تريد بعد ذلك إعلاناً وتصريحاً أكثر من أنه كتب ما كتب إرشاداً " لطريق الحق، وحضا على أن يعمل كمال الجد في طاب المعرفة، والوصول إلى

<sup>(</sup>۱) ﴿ مُتَقَدْ مَنْ ١٦ -- ١٧ ﴾ . ‹ (۲) ﴿ مُثَقَدْ مِنْ ١٦ ﴾ ·

<sup>(</sup>۱) ﴿ منقد س ۱۵ ﴾

ذلك لأنه عرف قبلاً ، أن الحق الذي اعتنقه هو عند الصوفية لاغير ، أو لأنه يريد عمل مقدمات صورية ليستنتج هذا ١١

(ح) ولماذا لم يتطرق إلى ذهنه أنه قد يجد الحق مجانبا السكل ، مهنديا إليه بنفسه ، وبأسلوب خاص به ، ومناير لأسلوب الجميع ؟

ذلك لأنه آمن أيضاً بأنه : إذا شدالحق عنهم ، فلا يبقى فى دركه مطمع (١). أى أنه حكم على نفسه بالعجز عن ابتكار طريق للحق ، غير الطريق الذى احتفره سواه ١ ا

فهو إذاً ؛ قد حدد لنفسه الطريق الذي يجب أن يسير فيه ، والذي مبده فعره !!

إذاً هو مقلد معقصم بالتلقينيات 1 1 وهو حين يقلد يعلم ويجزم بأنه مقلد 1 1 بل ولا يريد إلا أن يقلد 1 1 أس واضح وفي غير احتياج إلى تعليق 1 1 ولهذا فهو يقول:

#### ٨٤ – دراسته علم السكلام ونربيف

بدأت بدراسة علم السكلام فعقلته وصنفت فيه ، فصادفته علماً وافياً يتقصوده ، من حفظ عقيدة أهل السنة ، وحراستها من تشويش أهل البدعة . ولحركن اهتمدت طائفة من المتسكلمين في ذلك على مقدمات تسلوها من خصومهم واضطرهم إلى النسليم بها إما :

التقليد، أو إجاع الأمة، أو لمجرد أنها من الأخبار، أو القرآن.

ولكن هذا قليل النفع فى جنب من لا يسلم سوى الضروريات شيشاً
 أصلاً > ثم يقول بعد ذلك :

د ولهذا لم يكن الكلام في حقى كافياً ، ولا لدأني الذي كنت أشكوه شافياً » (١) .

نم ؛ قد حصل لغيرى بسبب علم السكلام ، ما أنقذه من ظلمات الحيرة ، ولكن كان حصولا مشوبا بالنقليد في بعض الأمور ، التي ليست من الأوليات (٢).

# ٤٩ - نظرة الغزالي إلى كتاب محمد وحديث محمد وأمر محمد

ومعنى ذلك أن الغزالى يعلن أنه درس علم السكلام ، واقتنع بأنه لم يجد الحقيقة التى يتشدها في طيأته ، ولم يرتشف زلال الإيمان من بين أنهاره .
لماذا ؟

- (١) لأن رجاله مقلدون ١١١
- ( ت ) ولأنهم يسيرون وراه إجاع الأمة الإسلامية .
- ( ح ) ولأنهم يقبلون آى القرآن لمجرد أنها من كلام الله .
- ( د ) ولأنهم يعتصمون بأخبار محمَّد ، لمجرد أنها من حَدَيث رسول الله . ماهذا ؟؟

ثار الغزالي على التُقليد ، ولم يعتبره مصدراً من مصادر اليقين ! [

ال(۱) د منفذ س ۱۹ » .

<sup>(</sup>۱) ﴿ مَنْقَدُ مِنْ ۱۹ ﴾ ﴿ مِنْ ﴿ ﴿ ﴾ ﴿ مِنْقَدُ مِنْ هِ ﴿ وَ ١٩ ﴾ .

هو نور يقذفه الله في القلب ، (٠) .

إذاً: ذلك النور الذي آمن به الغزالي ، والذي أرجع إليه اليقين ، هو , فور إله المسلمين وإله محمد، وإله القرآن .

وهو نفس النور الذي شع من كتاب الله ، ومن كلام محمد ، والذي اعتصم به المتسكلمون .

أجل؛ فلماذا آمن الغزالي بذاك، ورفض ذلك ؟!

لأن النور هناك ؛ نور ذكره الصوفية وهو يشايعهم ، والنور هنا ؛ نور اعتصم به الكلاميون ؛ وهو يتظاهر بأنه يعاندهم .

فَهُو قد قبل الحق هناك ؛ لأنه أنى بمن يعتقد أنهم أشياعه ، ورفض نفس الحق هنا ؛ لأنه نبع ممن يغرض أنهم أعداؤه .

٥ - وأخيراً

نم ؛ وأخيراً وبعد الذي قدمناه ، ألا يمـكننا أن نقول :

إن كل ماصرح به الغزالي هنا من اعترافات ، لدى بحث عن الفرقة الصائبة ، وعن اليقين الذي ينشده في علم الكلام ، وعن . . . إنما هي اعترافات كاهترافاته التي قدمها بين يدى نظرية الشك سواء بسواء .

أى أنه لم يفكر فهذا البحث ، ولم يطلب ذلك اليقين ، إلا حين تدوينه تاريخ حياته في المنقذ .

ولهذا لم يواته الفكر السليم ، والمنطق المستقيم ﴿ في هذا الموضع ﴾ ولو واتنه الألفاظ أرسالا ، وانهالت عليه الجل انهبالا ، مُسْتَلَبَةً من هنا ومن هناك ، في تناقض عجيب ، وتباين أعجب وأغرب ١١

نعم ؛ ولو . . .

ثار الغزالي على إلجاع الأمة لأنه لم يشف عالمه ، ولم يَأَخَد بيده إلى شاطى.
الحقيقة والإيمان الم

ولن نناقشه فی هذین ا

واكن :

كيف ينور على كتاب الله ، وكلام محمد ، فلم يسكن الـكلام الذى من أسسه القرآن والحديث في حقه كافياً ، ولا لدائه شافياً ؟ 1

فهل نسى الغزالى ماقاله سابقاً: من أن النور الذى وقر فى صدره به والذى أرجع اليقين إلى نفسه ، والذى أعاد إلى الضروريات العقلية اطمئنانه بها، إنما هو نور قذفه الله فى قلبه ؟؟ !!

وهل الله الذى قذف ذلك النور؟ والذى أرجع إليه الاطمئنان؟ ليس هو نفس الله الذى انتزعت مقدمات علم السكلام من قرآنه، والذى أعطى الناس جميعاً كتابه، فأشمل فوق رءومهم نوره، ليهديهم إلى الصراط السوى ، وليدلهم على طريق الحق، ومنبع اليقين؟؟!!

أو الله الذي قذف ذلك النور في قلبه ، غير إله القرآن ، وغير إله المسلمين ؟!! سنرى :

#### • • ٥ — نور الثرآن ونور الصوفية

وهنا أنقل ما كتبه في المنقد عن ذلك النور الصوفي إذ قال: « هو ذلك النور الذي أراده إله المسامين ، عند، اقال: فمن يرد الله أن بهـــديه يشرح صدره للإسلام .

ذلك النور ؛ هو الذي أراد في المسلمين عليه السلام ، عند ا سئل عن معنى الشرح فقال .

<sup>(</sup>۱) « منقذ س ۱۶ » .

وعلم يقيناً كذلك ؛ أن رد هذا المذهب الفلسفة - قبل فهمه ع والاطلاع على كنهه ، رمى في عماية (١) .

وعلم أخيراً: أنه لم يوجد أحد من عداء الإسلام صرف همته وعنايته إلى ذلك (٢).

٣٥- كيف درس الفلسفة ومى وأين وكم وماذا رأى و بماذا حكم عليها ؟ بعد أن آ من الغزالى بكل ماتقدم يحدثنا قائلا:

و فشمرت عن ساعد الجد ، في تحصيل ذلك العلم ، من الكتب بمجرف المطالعة . ومن ذير استعانة بأستاذ !

وكان ذلك في أوقات فراغيمن التصنيف، والتدريس ، في العلوم الشرعية، وكنت مَنْوًا بالتدريس ، والإفادة لئلا عائة نفر من الطلبة .

وكان ذلك ببغداد .

فأطله في الله بمجرد المطالمة في هذه الأوقات المختلسة على منتهى علومهم في أقل من سنتين . .

ولكنى ظلات مواظبا على التفكير فى ذلك العلم بعند فهمه، قريباً من سنة أخرى، أعاوده وأردده، وأتفقد غوائله وأغواره، حتى اطلمت على مافيه من خداع وتلبيس، وتحقيق وتخييل، إطلاعا لم أشك فيه

وأخيراً: آمنت بأنهم مع كثرة ، أصنافهم يلزمهم همة الـكفر والإلحاد، حيث أن الـكل مجانب للحق الذي ينشده ، بعيد عن الإيماز الذي يبحث عنه، وإن تفاوت الأوائل والأواخر ، في القرب منه والبعد عنه » (١) .

# البائاالابتع

دراسة الغزالي الفلسفة وتسفيه المتفلسفين

١ - تاريخ هذه الدراسة كما اعترف به الغزالي

بعد أن آ من الغزالى بأن الحق الذى ينشده ، واليقين الذى يرتمجيه ، لا يوجد بين آى علم الكلام ، انساب بين هضاب الفلسفة الخشنة ، وممارجها الصخرية الوعرة .

٥٢ - لماذا ذرس الْغزالي الفلسفة ؟

فأخذ يحدثنا حين بدأ دراسته لهذا العلم «علم الفلسفة » مبيناً سبب هذه الدراسة قائلا (١):

« إنه علم يقيناً : أن ماذكر في كتب المتكلمين ، من الرد على الفلاسفة ، إنما هي كات معقدة مبددة ، ظاهرة التناقض والفساد ، (٢) .

« وعلم يقيناً \_ أيضاً \_ أنه ان يقف باحث على فساد عذا العلم — علم الفلسفة — « وكذا أى علم آخر » إلا إذا حصله ، وعرف مغاوره تفصيلا و تدقيقاً ، حتى يساوى فيه أعلم الناس بأصله ، بل يزيد عليه ، ويجاوز درجته ، فيطلع على مالم يطلع عليه صاحب هذه العلم ، وإذا ذاك ، يمكن أن يكون ما يدعيه من فساده حقاً وصحيحاً (٣) .

<sup>(</sup>۱) « منقذ س ۲۱ » (۲) « منقذ س ۲۱ » (۳) « منقذ س ۲۱ » -

<sup>(</sup>۱) « مِنْقَدْ ص ۲۱ » (۲) « منقذ ص ۲۱ » (۳) « مقدْ ص ۲۱ »

الى هنا انهت حكاية الغزالى عن الفلسفة للم درسها ؟ وكيف ؟ ومتى وأين ؟ وكيف وكيف كالم وكيف كالم وكم ؟ وعلى من ؟ ومادا رأى ؟

و يماذا حكم عليها وعلى الفلاسفة أجمعين ؟ هذه قصة فلسفته ، وتلك اعترافاته عنها ؟ فما نصيبها من الحق ، وماقسطها من الواقع ؟ هذا ما منتجدت عنه الآن فنيين :

عل درس الغزالي الفلسفة ليعثر على الحقيقة ؟ أو درسها ليهدمها ؟

ب\_ تحليل هذه الاعترافات

٤٥ – هل درس الفزالى الفلسفة ليعثر على الحفيفة ؟

فأما مايؤيد النظرية الأولى وهي — إن الغزالى درس الفلسفة ليعثر على الحقيقة — فيمكننا أن نلخصه فيما يأتى :

إن الغزالى أعلن مرارا وتكرارا: بأنه فى هذه الجولة الدراسية ، بين علم السكلام وبين الفلسفة وغيرها من العلوم ، إنماهو باحث عن الحقيقة (١).

وأن التعطش لدرك الحقائق هو غريزة وفطرة وضعتا من الله في جلبته (٢) وأنه باحث عن المحق والمبطل (٢) . ر

ولما لم يجد ذلك في أبيداء علم السكلام أتى إلى هضاب الفلسفة ليبحث عنها د الحقيقة (٤) ع .

ولهذا فقد أُخذر De Boer ) أقواله هذه بدون مناقشة نقال :

إن الغزالى درس الفلسفة ، ليجد طريقا اللخروج من الشكوك التى اعتورته ،
 وأنه أراد طمأنينة القلب ، وثذوق الحقيقة العليا (٥) .

هذا ماقاله الغزالي، وهذا ،اوافقه عليه د De Boer ، وهي كالت عامة ،

(۱) (منفذ س ۱۹) (۱) (منقذ س ۷) (۱) (منفذ س ۱۹) (۱۹)

(۲) (منقذس د) (۱) (منقذس ۲۰ و ۲۱)

T. J. ce Boer in Geschichte der philosophie in Islam 1901 (\*) pa. 138 - 150

الكتاب بالمدم (1)

ح - وأنه قال أيضاً في مقدمة النهافت بالقسم الثالث.

« ولذلك أنا لا دخل في الاعتراض عليهم « الفلاسفة > الا دخول مطالب منكر ، لادخول ، دع مثبت ، فأبطل عليهم ، المتتدوه ، قطوعا به (٢٠) .

وقال أيضاً في نهاية مسألة \_ بيان تلبيسهم أن الله صانع العالم وأن العالم صنعة .

« فإن قال قائل: فإذا أبطلتم مذهبنا ، فأذا تقولون أنتم ؟ قلنا: نحن لم. فخض في هذا الكتاب خوض مهد، وأنما غرضنا أن نشوش دعاديهم وقد حصل (٢٠) ».

﴿ وَلَـكُن تُكَدُّ يَفْهُمُ مِنْ هَذَا بِ

أنه قرأ المنلاسفة كباحث عن الحقى ، فلما وجد الحق نابيا عنهم ، أرادالردَ عليهم في التهافت ، ولبكنه اضطر قبل ذلك ، أن يبين لهم أنه فهم كلامهم ووعاه ، وعرف لعظهم ومعناه ، حتى يأتى بعد ذلك نقده نقد الواثق العارف عملانقد الجاهل للنسفسط ، كما فعل كثير من المتكامين .

﴿ نِعْمُ قَدْ يَفْهُمْ ذَلِكُ وَلَـكُنَ يُمْنِعُهُ ﴿

ماصرح به فى المنقذ . من أنه رأى كثيرًا من المتكلمين ، الذين نقدوا الفلسفة انما نقدوها بكلمات معقدة مبددة ، ظاهرة التناقض والفساد .

#### ٥٦ - مجهودات الغرالي الفلسفية

ولآنه عندما بدأ التدريس في سنة ٤٧٤ ه بنظامية بغداد للملوم الشرعية

وجمل غير محدودة .

وأما النظرية الثانية وهي : إن الغزالي درس العلسفة ليهدمها .

00 - أو درس الفلسفة ليهومها ؟

فإننا بعد أن نقرأ له ما تقدم ، نلاحظ:

ا - أنه فى مقد مة مقاصد الفلاسفة « وهو الـكتاب الذى ألفه قبل التهافت »
 والذى ألفها قبل أن يترك بفداد للعزلة والخلوة » . يقول :

د إنى التمست كلاما شافيا فى الكشف عن تهافت الفلاسعة وتناقض. آرائهم ، فرأيت قبل بيان تهافتهم ، أن أقدم كلاما وجيزا ، مشتملا على حكاية مقاصده ، من غير تمييز بين الحق والباطل ، وأورده على سبيل الحسكاية ، قرونا بما اعتقده من أدلة لهم » .

وفعلا كان الغزالي أمينا في هذا العرض ، ماهرا في ذلك الاخراج.

ب \_ ونلاحظ أيضا: أنه يؤكه في النهافت ، أنه درسها ليسفهها وينقضها، وأنه ألفه كمدم أفكار الفلاسفة ، والنشويش عليهم ، وإبطال آرائهم ، وأنه قال في نهاية للسألة الأولى:

و و تعن لم نلتزم في هذا الكتاب إلا تكذيب مذهبه ، والتغيير في وجوه أدلتهم ، بما نبين تهافهم ، ولم نتطرق للذب عن مذهب معين ، فلذلك لا نخرج عن مقصود المكتاب ، إذ غرضنا إبطال دعواهم ، أما إنبات المذهب الحق ، فسنصنف فيه كتاباً بعد الفراغ من هذا ان ساعد التوفيق إن شاء الله ، وسنسميه : « قواعد المقائد » و نعتنى فيه بالإثبات كما اعتنينا في هذا

<sup>(</sup>١) «تهافت س ٢٠ \_ المطبعة الخيرية بالقاهرة ١٣١٩ هـ»

 <sup>(</sup>۲) ﴿ تَهَافَتُ مِن ﴿ ﴾ ﴿ (٣) ﴿ تَهَافَتُ مِن ٢٤ ﴾

والأصولية والكلامية . أحس بأنه مهاالب لأنه من المشكلمين المدرسين ،

ولأنه تلميذ ذلك البطل المفقود، بطل علم الكلام، ورجله الفذ \_ إمام

الحرمين – أحس بأنه مطالب بسدهذا النقص ، وبإحالة هذا التبديدوالتناقض في حجج المنكلمين ، الذين ردوا على الفلسفة ونقدوها ، إلى حجج سليمة ،

وبراهين واضحة مستقيمة ، فقام بمجهودات للائة :

أولا \_ مجهود دراسي محض: حين بدأ دراسة هذا العلم دراسة استيماب و تعصيل، و تحقيق و تفصيل ، وكانت نتيجة هذا الدرس كتابة (مقاصدالفلاسفة) في أواخر سنة ٤٨٦ هـ.

ثانیا – مجهود نقدی سلبی:

وهو ما قام به في كتابه : « تهافت الفلاسفة » التهانت الذي وعــد به في المقاصد، حيث أن المقصود من تأليفه كما قال : هو التشويش عـلى الفلاسفة و تسفيههم ، والرد عليهم وأبطال آرائهم لا غير (١) ، وكان ذلك في ١١ محرم سنة ٤٨٨ وكانت سنه حينئذ ٣٨ سنة ، أي قبل أن يخرج من بغداد للعزلة والحاوة ، بنحو أحد عشر شهرا - لأنه خرج في ذي القعدة سنة ٤٨٨ ـ موقبل أن تنتابه الأزمة النفسية ، التي خرج على أثرها من بغداد ، بنحو خمسة أشهر ، حيث أن أولها كان رجب سنة ٨٨٨ هـ. وهذا يخالف ما قاله - \* De Beer من أنه ألف التهافت بعد خروجه من بغداد بقليل (٢).

ثَالَثًا ﴿ مِجْهُودُ نَقْدَى إَيْجَالِي :

وهذا ما وعد به في كتابه ــ تهانت الفلاسفة ــ أكثر من مرة ، بأنهــ سيؤلف فيما بعد كتابا ، يذكر فيه رأيه في كل للسائل التي هدمها في تهافته. ونقضها ، وسيسميه قواعد العقائد ، وقد قام بهـ ذا الـكتاب فعلا ، وسماه. قواعد العقائد أيضاً . وقد كان الحلقة الختامية لمجهوده الفلسني (١) إذ ألله في القدس بعد خروجه من بغداد مباشرة ، وأدبجه بالجزء الأول من كتاب إحيام. علوم الدين .

بعد هذا التفصيل لتاريخ الغزالي الفلسفي الذي أخذه من تاريخ حياته. الحقيقي ، والذي ترى ترابط حلقاته ، وتماسك أجزائه ، وتسلسل مقدماته .. ألا يمكننا أن نجزم بأنه درس الفلسفة لينقضها ، ويشوش عليها ، كما قال هو نفسه ، واعترف بذلك في كتابه المنقذ كما رأيت ، وكذلك فهـ المافت أيضاً ؟؟

أما أنه لمذا نقضها ؟ وسفه أصحابها ؟

٥٧ - لماذا أراد نغض الفلسفة والنشو يسه عليها؟

فلأجل أن يكون هو المتكام، الذي عرف كيف يغالبها ويصرعها مه فيسكت الفلاسفة ، ويخبت أنقاسهم ، ويخمد شهرتهم ، حتى يـكون جديرآ بأن يصبح صارع الفلسفة ، وهادم المتفلسفين •

<sup>( ) «</sup> تمافت س ه و ۲۰۰ و ۲۲ »

<sup>(</sup>١) اربخ الفلسفة الاسلامية من ص ١٠٨ \_ ١٥٠ إلى De Boer .

<sup>(</sup>١) أنظر نهاية بحثه في المسائلة الأولى في التهافت وهي : ابطال مذهب الفلاسفة في أزلية العالم.

ولهذا نجده في إحبائه يقول: إنه ألف هذا الكتاب « قواحد العقائد » الذي ذكره في تهافته والذي هو الحلقة الختامية لمجهوده الفلسفي .

يقول · ( إنه ألفه لبيان العقيدة التي نقلها أهل السنة ( الأشاعرة ) عن السلف » .

مع ملاحظة أنه ليس فيه أى مجهود فلسنى \_ بتأتاً لدرجة أن الفزالى

« لا يمكن أن ينتفع بكتابه هذا إلا العوام قبل اشتداد تعصبهم أما الذي يمرف شيئا من علم المكلام فقلما ينفعه هذا » (١).

∧٥ – الحق الصراع

وبد هذا ألا يمكننا أن نجزم بأن اعترافات الغزالي الفلسفية في المنقذ ، الذي أرخ به حياته الفكرية ، تقوم على شقين :

الشق الأول: أنه درسها بعد دراسة علم السكلام ، بحثا عن الحق الصراح، وجريا ور م الايمان ، وهذا ما أبنا أنه لا يتنق بنانا مع

فاعترانه من هذه الناحية صحيح إذاً ، ولو لم يرض به بعض كبار المستشرقين (٢).

# مجادلة الغزالى مذهب التعليمية

بعد أن انتهى الغزالى كُما رأيت سابقا ، إلى أن الفلاسفة جميعاً موسومون على أن الفلاسفة جميعاً موسومون على أو الإلحاد (١) وأن الحق الذي يطمع فيه ، والبقين الذي يبغيه ، يعيد عنهم بعد السماء عن الأرض .

وبعد أن انتهى من تحصيل علم الفلاسفة وتزييفه .

« وإلى أن العقل ليس مستقلا بالإحاطة بكل شيء، ولا كاشفا للفطاء عن جميع المصلات(٢) » .

٥٩ - لماذا درس الغزالى مذهب التعليمية؟

بعد أن النهى من كل ذلك ، نراه يدلى بأسباب دراسته لمذهب لتعليمية قائلا:

١ - «وكانت حينند قد نبغت نابغة النعليمية ، وشاع بين الخلق تحديهم بمعرفة الأمور ، من جهة الإمام المصوم ، القائم بالحق - أى لا من جهة القرآن والسنة والمقل - فعن لل أن أبحث عن مقالاتهم ، لأطلع على حافى - تبهم (٢) » .

<sup>(·) «</sup> مثلِدْ س ٣٣و٤٣» . ( · ) « مثلِدْ س ٤٤وه ٥٠ .

<sup>(</sup>۴) ﴿ منقذ ص ٥٤ € ٠

وقد اتفق أن ورد على أمر جازم من حضرة الخلافة ، بنصنيف كمتاب يكشف حقيقة ، ذهبهم ، فلم تسعنى مدافعته ، وصار ذلك مستحثاً من خارج ، ضميمة للباعث الأصلى من الباطن ، (١) .

يقول أيضاً :

٦٠ - من أبن درسها وعرفها ؟

و فابتدأت بطلب كـنب وجمع مقالاتهم (١) :

وكان قد بلغنى بعض كلماتهم المستحدثة ، التي ولدتها خواطر أهل الفصر للاعلى المنهاج المعهود من سلفهم (٢).

وكنت قد سمعت تلك الشبهة من واحد من أصحابي المختلفين إلى ، بعد أن كان قد التحق بهم ، وانتحل مذهبهم » (٣) ،

٦١ - كيف درسها ؟

« ولهذا: جمعت تلك الكلمات ورتبتها محكماً مقارناً للتحقيق.

واستوفيت الجواب عنها استيفاه أنكره على بعض أهل الحق ، لأنى أبالغ فى تقرير حجتهم .

ولكنى اضطررت إلى ذلك ، لأن هذا الصاحب السابق المختلف إلى م حكى أنهم يضحكون على تصانيف المصنفين فى الرد عليهم ، مع أنهم لم يفهمو ال بعد حجتهم .

فلم أرض لنفسى: أن نظن بى غفلة عن أصل حجتهم، فلذلك أوردتها، ولأأن يظن بى أنى لم أفهمها، ولذلك قررتها (١)».

٦٢ — المفدمة والنتيجة

وأخيراً يأخذ الغزالى هنا \_ فى المنقذ - فى مناقشتهم قاصراً ذلك على فَـكرة الإمام المعصوم مبيناً ؛ أنه رد عليهم فى كتب منها :

للستظهري ( فضائح الباطنية ) ، وحجة الحق، ومفصل الخلاف ، والدرج المرقوم بالجداول ، والقسطاس (٢) .

وينتهى الغزالى إلى هذه النتيجة ، التي يرددها دائماً في نهاية كل بحثله ، وهي : أن هؤلاء ، ليس معهم شيء من الشفاء ، المنجى من ظلمات الآراء (٣). فالحق الذي يبحث عنه ، ليس في إمامهم .

واليقين الذي يرجوه ، لا يوجه في معصومهم .

٦٣ – السبب الحقيقى فى دراسته ومجادلته التعلمية

وكارأيت يدلى الغزالى فى للنقـ ف بسببين لوضعه دراسة التعليمية ، ضمن الجولة الدراسية ، التى قام بها ليبحث عن الحقيقة ، فأصبحت هى للرحلة الثالثة في هذه الجولة ، وها : —

۱ - إنه عن له أن يبحث عن مقالاتهم ، ليطلع على مافى كتبهم ، فهو لديه باعث ﴿ باطنى نفسى » .

<sup>(</sup>۱) لا منقذ س ۲۹ ، ۲۰

<sup>(</sup>۲) « منقذ س ه ؛ » ٠

<sup>(</sup>۳) ( منقذ ش ۱۵ ) ۱۰

<sup>(</sup>١) ﴿ مُنْذُ سُ ٢١ ﴾ .

<sup>(</sup>۱) ﴿ منقذ ص ٤٤ ، ٢٤ » .

<sup>(</sup>۲) ﴿ منقذ صعه ،

<sup>(</sup>۴) ﴿ مُنقَدُ سِ هِ هِ ٢٠.

٧ \_ وإنه « اتفق أن ورد عليه أمر جازم من الخلافة ، بتصنيف كتاب يكشف حقيقة مذهبهم ، لم يسعه مدافعته ، فأضحى عنده « باعث خارجى » . فهل قصدق السبين معا ؟؟ أو أحدها ؟؟

وإذا كان فما هو ؟

٦٤ – مةرمة فضائح البالمنية

هذا .اسآخيذ بيدك لتلمسه الآن ، عندما تقرأ أول كتاب ألغه فى الرد عليهم ، وهو فضائح الباطنية \_ للمنظهرى \_ الذى سماه باسم الخليفة المستظهر بالله ، وكان دعاية له وللخلافة السنية ، دعاية حارة قوية ، لم نعهدها اليوم فى تأييد للذاهب السياسية ، وتفنيد الآراء المعارضة 1

وسأنقل إليك مقدمته بنصها وفصها ، لنشتم منها بل لتلمس السبب الحقيق، الذى دفعه للجلاد وللنضال ضد التعليمية ، بل الوحيد الذى لم يذكرسواه ، لأنه هو الحق والواقع الذى لاريب فيه .

70 - تشور ف الغزالي لخدمة المد ظهر بالله بنصنيف كتاب في علم الدبي . يقول: « مجيبا على هذه العناوين »

(أما بعدى (١)

د فإنى لم أزل مدة المقام ، بمدينة السلام ، متشوفاً إلى أن أخدم المواقف المقدسة النبوية ، الأمامية المستظهرية ، ضاعف الله جلالها ، ومد على طبقات الخلق ظلالها ، بتصنيف في علم الدين »

د أفضى به شكر النعمة ، وأقيم به رسم الخدمة ، فأجتنى بما أتعاطاه من الكلفة ، ثمار القربة والزلني » .

٧٧ — نحبر الغزالي فى اختيار العلم الذى يربده الخليفة

« ولكنى احتجت إلى التوانى ، لتخصيص الفن الذى يقع موقع الرضا ، من الرأى النبوى الشريف ، فكانت هذه الحيرة تغير فى وجمه المراد ، وتمنع القريحة من الإذعان والانقياد » .

٦٨ - أمر الخليفة للفرالي بتصنيف كتاب في الرد على الباطنية
 حتى خرجت الأوامر الشريفة ، المقدسة النبوية المستظهرية ، بالإشارة إلى الخلام بتصنيف كتاب فى الرد على الباطنية » . .

79 - المستظهر بالله يحدد النتائج وعلى الفرّالي حباكة المقدمات!! د على أن يشتمل الرد:

الكشفعن بدهتهم وضلالتهم، وقوة مكرهم واحتيالهم، ووجه استدراجهم عوام الخلق وجهالهم، وإيضاح غوائلهم في تلبيسهم وخداههم، وانسلالهم من وبقة الإسلام وانسلاخهم وانخلاعهم، وإبراز فضائحهم وقبائحهم،

٧٠ – خروج الغزالي من حيرته بعثوره على صالته

« فكانت المفاتحة بالاستخدام في هذا العلم ، في الظاهر نعمة أجابت قبل الدعاء ، ولبت قبل النداء « أجابتني ولبتني »

وإن كانت في الحقيقة ضالة كنت أنشدها ، ونعمة كنت أقصدها . فرأيت الامتثال حمّا ، والمسارعة إلى الارتسام حزما .

<sup>(</sup>١) مر٢١ من فضائح الباطنية السابق الذكر طبعة ليدن سنة ١٩١٦

٧١ - لماعة أولى الأمر أولا

دوكيف لاأسارع إليه ؟: وإن لاحظت جانب الآمر ، ألفيته أمراً مبلغه زعيم الأمة شرف الدين ، ومنشئه ملاذ الأم أسير المؤمنين ، وموجب طاعته خالق الخلق رب العالمين ، إذ قال تعالى :

﴿ وأَطيعُوا الله ، وأَطيعُوا الرسول ، وأُولَى ٱلأَمْرِ مَنْكُم ﴾

٧٢ – والذب عن الدبن ثانياً

« وإن النفت إلى المأمور به ، فهو ذب عن الحق المبين، ونضال دون حجة الدين ، وقطع لدا بر الملحدين » •

٧٣ — والجرى وراء الشهرة والشرف نالثاً

« و إن رجمت إلى نفسي، فقد شرفت بالخطاب به من بين سائر العالمين.

٧٤ -- الـمر واللباب من هذا النضال

لازال الغزالي يتحدث قائلا:

« وأخيراً يختم هذا الكتاب، بما هو السر واللباب، وهو إقاءة البراهين الشرعية ، على صحة الإمامة للمواقف القدسية ، النبوية المستظهرية ، بموجب الأدلة العقلية والفقهية » .

٧٥ ــ المعانى واضحة والقصود أوضح بعد ذلك أدعك تلمس وتحكم:

هل بحث الغرالي في التعليمية ، كما أراد أن يوهمنا في اعترافاته ؟ ليعثر على الحقيقة ، ضالته المنشودة ، فيعتصم اليقين .

فهو في هذا باحث عن الحق ، مصارع للباطل .

أو لأنه دعى إلى الكتابة فكتب، وإلى الجلاد فجاله، والى الدفاع عن خنائج، فحاله المقدمات.

٧٦ -- هل يم كن أنه تختفى الحقيقة فى اعترافات الفرالى؟ إذاً هل يمكن أن تختنى الحقيقة فى اعترافات الفزالى ؟ نلاحظ كما سبق أن الغزالى قال فى المنقذ:

(1) إن الإمام أمره: ﴿ بتصنيف كتاب يكشف حقيقة مذهب النعليمية ﴾ أى مناقشة آرائهم ، وبيان مذهبهم ، وهل هو خطأ أو صواب ؟ كما تنطق بذلك هذه الجلة .

ومن الطبيعي أن يكون مقصود الخليفة ؛ هو الرد عليهم ، وتسفيه آرائهم وإن لم تساعدنا ألفاظه > لأن من البدهي، أن الإمام يريد كتاباً ، به تثبت خلافته الدينية والزمنية ، ولا يمكن هذا الا بهدم آراء الباطنية .

( س ) ولكننا رأينا سابقا وصراحة ، اقاله الغزالي في مقدمة فضائح الباطنية ، من أنه : ﴿ أمر بتصنيف كتاب في الرد على الباطنية ﴾ بل وحدد له الخليفة للوضوعات ، التي سيعمل على إثباتها ونفيها .

الأمر واحد 1!

والواقعة واحدة 11

وللمتحدث واحد!!

ولكنرواية الألفاظ، ومعانيها، ومقاصدها، مختلفة عام المخالفة، ومتباينة كل المباينة !!

أمًا أي الأمرين يجب أن نصدق ؟

هلالأمرالأول، وهو أنه: «أمر بنصنيف كتاب يكشف حقيقة مذهبهم» المختلسب مع رأيه للفهوم في المنقذ ، ومن أنه درس التعليمية ليبحث فيها عن الحق، وليعثر على الحقيقة .

أو الأمرالثاني : وهو أنه : « أمر بتصنيف كتاب في الرد على الباطنية » ؟ فيتناسب مع تصريحه في مقدمة كتابه المستظهري ، وأمر الخليفة نفسه .

### ٧٧ -- رُمِيم في غير امنياج

نم إنى أعنقد أن قوله الثانى ؛ هو القريب إلى الحق ، وذلك لأسباب أهمها: أولا — لقرب هذا التصريح من الحادثة زمنيا ، فهو له ذاكر ومنيةن . ثانيا — لإدماجه في المقدمة التي سيطلع عليها الخليفة ، في الكتاب الذي معى باسمه ، مما يدل على أنه مطابق تمام المطابقة للاثمر الصادر منه .

ثالثا – مطابقته وملاءمته ، وانسجامه معالظروف التي حكاها في المقدمة كا رأيت .

رابعا - تحديد الأمر المستظهرى ، الموضوعات التى يجب أن يتناولها الغزالى ، والتى تؤكد لنا أنه أراد الرد والتسفيه والمناقضة ، لا كشف وجه الحق. والصواب، أيما اتفق ، شأن الباحث الحر ، والمفكر الطليق .

### ۷۸ -- أشواك لا ورود فيها

بعد هذا ألا يميكننا أِنْ نقول:

ا — إن الغزالى قال الحقيقة هناك — فى المستظهرى — « ولم يمكنه اخفاؤها بناتا هنا — فى المنقذ — حيث أشار إليها من طرف خنى ، ولأنه يريه

أَنَّ يَظْهُرُ الواقع ، فيروى الصدق ، ويزداد للخليفة قرباً بإظهار طاعته ، وسرعة تلبيته .

ويريد أن يُرى العامة ؛ أنه الرجل الوحيد ، الذى لجناً إليه الخليفة ، ليقى سلطانه كيد السكائدين ، وليثبت دعام السنيين .

ر س — وأن نقول أيضا: إنه أخنى الحقيقة (بقدر المستطاع) هنا — في المنقد — لأنه لايريد أن يظهر بمظهر الباحث عن الحق، والجارى وراه الحقيقة. فيقنعنا بأن الحق رائده أينا كان ، والحقيقة مطلبه أينا وجدت ، سيا أنه

الآن يؤرخ حياته الفكرية ، ليخلدها بين المفكرين ، ويدافع عن نفسه العلمية « التي شَرُفت و بالخطاب من بين سأر العالمين (١) » .

إذاً فليتحدث عن نفسه ؛ هنا وفي المنقذ ، لا كما كان ؛ ولكن كما كمان أي يكون ا أ

بعد هذا نعيد السؤال السابق وهو:

هل يمكن أن يخني الغزالي الحقيقة ؟

ونحن منا كدون من أنك ستجيب عليه بعد الذي تقدم.

٧٩ - هل اختفاء الحقية: في اعترافات الغزالي كأن قصدا ؟

ولكن هل اختفاء الحقيقة فى اعترافات الغزالى كان قصدا ؟؟ وهل هذا الاختفاء اذاً ؛ يقدح فى الأمانة العلمية للغزالى ؟؟ وهذا ماسنتحدث الآن فيه .

<sup>(</sup>١) ﴿ مقدمة فضائع الباطنية ص ٢١ »

د مم ، إننا لمسنا سابقا ، أن الحقيقة اختفت في اعترافات الغزالي ، ما في ملك شك .

ولكن لماذا لا يكون اختفاؤها مظهراً لأحد أمرين:

أولا - زلت قلمه ، فلم تواته الألفاظ التي أرادها . لتمبر عن الحقيقة ، أى أنه أراد ممنى ، وأرادت الألفاظ سواه • • • إلى غير ذلك من الاعتدارات المفظية واللغوية .

وهذا طبعاً ما نجل عنه أصغر قارى، للعربية ؛ بل أقل كاتب ، فضلا عن الغزالى ، صاحب الأسلوب الفحل، واللفظ الذى لا يضارع ، فهو يضحى باللفظ، ولا يضحى بالمعنى بأى حال من الأحوال ، لأنه هو القائل عندما طلبت منه العناية بألفاظه وتراكيه:

« إنى أقصد الماني وتحقيقها ، دون الألفاظ وتلفيقها » .

ثانيا – أو أنه نسى الحقيقة ذاتها ، فكتب ماكتب فى المنقذ معتقداً أنه الصدق .

ولـكن هنا فى المنقذ ﴿ وفى المنقذ لاغير ﴾ شواهد وشواهد ، تدل على أنه ذا كر للحق ، متيقظ الواقع ، ومنذلك :

ذكره أولا - أنه درس وكتب عن التعليمية ، كأحد المذاهب التى بحث فيها ، علم يعثر بين طياتها على الحق ، أى أنه يريد أن يؤكد ، أنه لم يبحثها ويسفهها بعدافع من السلطان ، بل بدافع من نفسه ، ليعشر على الحقيقة .

ذكره ثانيا - أنه عن له أن يبحث في مقالاتهم ، أي أنه

يريد أيضاً ، أن يؤكد لنا ، أنه لم يؤمر بذلك ، بل عن له ذلك من نفسه .

ذكره ثالثا – أنه اتفق أن صدر إليه أمر جازم، فلم يسمه مدافعته.
أى أنه إذاً: ذاكر للذى وقع، متيقظ للذى حدث، وهو أنه أمر
بذلك، ولما وجد أنه لا يمكنه إخفاؤه عاما، أراد أن يفهمنا أنه كان
لديه باعث داخلي، وافق باعثا خارجيا، وهاتف نفسى، اتفق مصادفة، مع
أمر سلطاني.

وأخيراً - اختياره لفظا ذا وجهين ؛ وهو « أنه أمر بتصنيف كتاب من حكشف حقيقة مذهبهم » وذلك حتى يتلاوم مع ما أراد أن يفهمنا إياه ، من أنه درسها كباحث عن الحقى، وكمنقب عن الحقيقة ؛ وحتى يتلاوم أيضا مع الحتى والواقع، الذي لا يمكنه إخفاده ، وهو أنه درسها ؛ لأمر جازم من السلطان . لم يمكنه مدافعته .

ومن الغريب أننا فى تلك المقدمة ( مقدمة المستظهرى » ؛ نلمس صراحة قوية فى التعبير عن غرضه المقصود ، وهو المعنى الثانى ، وعن الباعث الخارجى ، لمسا ماديا ١١ يحيث لا يمكن أن يتلاءم معه بتاتا الباعث النفسى ، بأى تأويل أو تخريج ، وعلى أية صورة من الصور ، أو أية حالة من الحالات .

بعد هذا ، نعيد السؤالين ، ونحن واثقون من أنك ستجيب عليهما ، يدون عناء أو تعسف ، وهما :

هل اختفاء الحقيقة في اعترافات الغزالي كان قصدا ؟ وهل هذا الاختفاء إذاكان قصدا ، يقدح في الأمانةالملمية للغزالي ؟ ٨١ -- لم اضطر أن يخرط في سلكهم عمليا ؟

أما العمل فقد ظهر له:

أولا - « أن أخص خواصهم ، لا يمكن الوصول إليه إلا بالذوق ، والحال. وتبدل الصفات ، فهم يقينا أرباب أحوال ، لا أصحاب أقوال » (١) .

وظهرله ثانيا أيضا —

د أن لامطمع له فى سعادة الآخرة إلا بالتقوى ، وكف النفس عن الهوى . وأن لامطمع له فى سعادة الآخرة إلا بالتقوى ، وكف النفس عن الهور . وأن رأس ذلك كله ، قطع علاقة القلب عن الدنيا ، بالنجافى عندار الغرور . والإقبال بكنه الهمة على الله تعالى (٢) .

وظهر له ثالثاً يقيناً :

د أن ذلك كله لا يتم إلا بالإعراض عن الجاه، والمال، والهرب من ِ الشواغل، والعلائق (٢)» .

٨٢ -- ملامظة الغزالى حاله وأعماله ونيتر

وبعد أن تأكد الغزالى بمـا تقدم أخذ — على ضوء الشروط السابقة — في ملاحظة :

أحواله : « فوجد نفسه وقد انغمس فى العلائق ، بل وأحدقت به من كل جانب (٤) » .

أما أعماله: « وأحسنها الندريس والنعليم ، فوجد نفسه ، قد أقبل على تدريس وتعليم علوم غير مهمة ، وغير نافعة في طريق الآخرة (٠) » .

(۱) ﴿ مُنقِدُ ص ۲۰ ، ۲۱ ﴾ (۲) ﴿ مِنْقَدُ ص ۲۲ ﴾

(۳) « منقذ س ۲۲ » (٤) « منقذ س ۲۲ »

(ه) ﴿ منتذ س ٦٣ ﴾

# البابالسادس

ا\_ اعترافات الغزالى الصوفية كما سطرها بنفسه

لماذا اعتزل نشر العلم والناس ببغداد وعاد إلىذك بنيسا بورج

بعد أن خبر الغزالى حال التعليمية ، نفض اليد عنهم ، لأنه لم يعثر على يقينه في واديهم (١) . . ولهذا يقول بعد ذلك :

د أقبلت بهمتی علی طریق الصوفیة ، وقد علمت أن معرفة طریقتهم ، . لاتتم إلا بعلم وعمل (۲) » .

٠٠ ٨ -- كيف درس الغزالى علم الصوفية ومصل ؟

أما تحصيل العلم: فكان أيسر عليه من العمل ، إذ بدأ بتحصيله من مطالعة كتبهم . مثل قوت القلوب للمكى . ومثل كتب الحاسمي ، والجنيدى والشبلى ، والبسطامي ، وغيرهم (٣) .

فاطلع عل كنه مقاصدهم العلمية ، وحصل ما يمكن أن يحصله . عن طريق. التعلم والسماع (٤) .

<sup>(</sup>۱) ﴿ مِنْهُ مِنْ ٧ • ٧

<sup>(</sup>۲) « مَثَلَدُ مِن ۸ ه »

<sup>(</sup>۳) ﴿ منقذ ص ٩ ه ﴾

<sup>(</sup>۱) « منقذ ص ۲۰ »

أما نيته في التدريس ﴿ فوجدها غير خالصة لوجه الله ، بل باعثها على الله الله الجاه ، وانتشار الصيت (١) » .

٨٣ -- الغزالى على شفا جرف هار!

وهنا يتيقن: « أنه على شفا جرف هار ، قد أشنى على النار ، إن لم يسرع ويشتغل بتلافي هذ الأسباب، والأحوال (٢) » .

٨٤ -- إجهاد في التفسكير وحيرة في التفيذ!!

أخذ الغزالى بعد هذا ﴿ فِي التفكير مدة من الزمان ، تفكير المختار الله تفكير المضار (٣) » وهنا يقول :

أصم على الخروج من بغداد ، ومفارقة تلك الأحوال ، أقدم رجلا وأؤخر أخرى ، لاتصفو لى رغبة فى طلب الآخرة بكرة ، إلا وتحمل عليها جند الشهوة حملة فتفترها عشية (٤)».

وصارت شهوات الدنيا ، تجاذبني سلاسلها إلى المقام ، ومنادى الإيمان ينادى : الرحيل الرحيل 11 فلم ببق من العمر إلا القليل 11 وبين يديك السفر الطويل 11 وجميع ما أنت فيه من العمل والعلم رياء وتخييل (٠) 1 ا

نان لم تستعد الآن للآخرة ا فمتى تستعد ؟؟

و إن لم تقطع الآن ا فمتى تقطع ؟؟

وأخيراً ينبعث الداعية ، وينجزم العزم على الهرب والفرار (٦)!!

( ۱۹۳۵ کا ۲٬۶۰۲ ) ﴿ منتذ س ۲۳ ﴾

ولكن الشيطان يعاوده ويقول:

« هذه حالة عارضة ، وحذار من مطاوعتها ، فهى سريعة الزوال ، وإن أذعنت لها ، وتركت هذا الجاه العريض ، والشأن للنظوم ، الخالى عن التكدير والتنغيص ، والأمر المسلم الصافى عن منازعة الخصوم ، ربما ألفت إليه نفسك عمد ولاتنيسر لك المعاودة » (١)

٨٦ - الحيرة تبلغ منتهاها ، فتورث عقد في اللساده ، وحزنا في القلب وليكن الغزالي لايزال تتلقفه شهوات الدنيا ، ودواعي الآخرة ، مايقرب من ستة أشهر ، أولها رجب ، سنة عمان وعمانين وأربعائة .

رهمنا يقول :

وفي هذا الشهر جاوز الأمرحد الاختيار إلى الاضطراد ، فعقب الله السائى ، حتى اعتقل عن التدريس ، فكنت أجاهد نفسي أن أدرس يوما واحدا ، تطييبا للقاوب المختلفة إلى ، ولكن لسائى كان لاينطق بسكلة ، ولا أستطيعها البتة (٢).

وزاد الأمر ، أن أورثت هذه العقلة في اللسان ، حزنا في القلب ، بطل. مه قوة الهضم ، وقرم (٢) الطعام والشراب ، فكانلاتنساغ لي شرية ، ولا تنهضم لي لقمة ، نضعفت القوى ، وقطع الأطباء طمعهم في العلاج ، وقالوا ؛

هذا أمر نزل بالقلب ، ومنه سرى إلى المزاج ، فلا سبيل إليه بالعسلاج ، إلا بأن يتروح السر عن الهم الملم (1) .

<sup>(</sup>۲:۱) ﴿ مِنْقُدْ مِنْ ٢٤ ﴾ ﴿ ٢:١) شهوة .

٨٧ -- سفوط الاختيار والالحاء إلى الله لجوء الاضطرار

وهنا يقول:

د ثم لما أحست عجري ، وسقط بالكلية اختياري ، التجأت إلى الله تمالى التجاء للضطر ، الذي لاحيلة له ، فأجابني الذي يجيب للضطر إذا دعاه ، وسهل على قلبي الإحراض عن الجاه ، والمال ، والأهل، والولد والأصحاب(١) » .

۸۸ - الغزالی بین الحقیقة والرباء

لازال الغزالي يتأبع قائلا.

وهنا أظهرت عزمى على الخروج الى مسكة ، وأنا أورى فى نفسى سفر الشام حذر أن يطلع الخليفة ، وجملة الأصحاب ، على عزمى فى للقام بالشام ، فتلطفت بلطائف الحيل فى الخروج من بغداد ، على عزم ألا أعاودها أبدا(٢) » .

٨٩ - عمد هدف التجريح من الأنمة والعامة

يقول:

د واستهدفت لحكلام أئمة أهل العراق كافة ، فلم يكن فيهم من يجوز أن يحكون الإهراض عما كنت فيه سببا دينيا ، لأنهم ظنوا أن ذلك هو للنصب الأعلى في الدين ، ولكن كان ذلك مبلغهم من العلم (٣) ،

وأما عامة الناس: فقد ارتبكوا فى الاستنباطات فمن بَمُد عن العراق ؛
 ظن أن ذاك لشعور بالوحشة من جهة الولاة (٤)».

وأما من قرب منهم: فكان يشاهد إلحاحهم فى التعلق في ، والانكباب على ، وإمراضي عنهم ، وعن الالتفات إلى قولهم ، فلا يسعه الاأن يقول:

(۲،۱) « منقذ س ۲۰» (۲،۱) « منقذ س ۲۰»

« هذا أمر معاوى ؛ وليس له سبب ؛ إلا عين أصابت أهل الإسلام ، وزمرة العلم (١) » .

• ٩ س فراق يغداد وتفريق المال

يقول الغزالي :

ففارقت بغداد، وفرقت ما كان معى من المال، ولم أدخر الاقدر الله قدر الله قد الله المحلفاف وقوت الأطفال، ترخصا بأن مال العراق مرصه المصالح، لكو نه وقفا على المسلمين، ولهذا لم أر فى المالم مالا يأخذه العالم العياله، أصلح منه (٢)».

٩١ - دمشق الشام موطن العزك والخلوة

« ثم دخلت الشام ، وأقت به قريباً من سنتين ، لاشغل لى الا العزلة ، والخلوة ، والرياضة ، والمجاهدة ، اشتغالا بتزكية النفس ، وتهذيب الأخلاق ، وتصفية القلب لذكر الله تعالى ، كما كنت حصلته من علم الصوفية ، فكت أعتكف مدة فى مسجد دمشق ، أصعد منارة للسجد طول النه \_\_\_\_ار ، وأغلق بابها على تفسى .

وأخيراً دخلت بيت للقدس ؛ فكنت أدخل كل يوم الصخرة ، وأغلق بابها على نفسي (٣)» .

٩٢ – فلنسر الفافل: إلى الحجاز على بركة اللّ

• ولكن تحركت فى نفسى داعية فريضة الحج، والاستمداد من بركات مكة وللدينة، وزيارة رسول الله محمد، بمد الفراغ من زيارة خليل الله إبراهيم، فسرت إلى الحجاز (٤) »

<sup>(</sup>۲۵۱) ((منقذ س ۲۹ ۵ (۲۵۱) (منقد س ۲۷ ۵

٩٣ ـ الحاوة بين الزمان والمعاسم والأولمان

يقول هو نفسه :

« ولكن جذبتني الممم ؛ ودعوات الأطفال إلى الوطن: فعاودته ، بعدانه كنت أبعد الخلق عن الرجوع إليه ؛ فآثرت العزلة أيضا ، حرصا على الخلوة ، وتصفية القلب للذكر » .

« غير أن حوادث الزمان ، ومهمات العيال ، وضرورات للماش ، كانت تغيّر في وجه المراد ، وتشوش صفو الخاوة ، وكان لا يصفو الحسال لى إلا في أوقات متفرقة » .

لكني مع ذلك ظلات لا أقطع طمعى منها ، فتدفعني العوائق عنها ، ولا ألبث إلا أن أعود إليها .

ودمت على ذلك عشر سنوات(١).

٤ ٩ – أمور لا يمسكن إحصاؤها ولااستفصاؤها

وفى أثناء هذه الخلوات ، انكشفت لى أمور ، لا يمكن احصاؤها له ولا استقصاؤها ، ولكن القدرالذي أذكره لينتفع به .

#### ٩٥ ـ الصوفية ومشكاة النبوة

انى علمت يقيناً . أن العسوفية هم السالكون لطريق الله تعسالى خاصة ، وأن سير تهم أحسن السير ، وطريقهم أصوب الطرق ، وأخلاقهم أزكى الأخلاق، بل لوجمع عقل العقلاء ، وحسكم الحسكاء ، وعلم الواقفين على أسرار الشرع من العلماء ، ليغيروا شيئاً من سيرهم وأخلاقهم ، ويبسدلوه بمسا هو خير منه ،

لم يجدوا إليه سبيلا، وأن جميع حركاتهم وسكناتهم ، فى ظاهرهم وباطنهم ، مقتبسة من نور مشكاة النبوة ، وليس وراء نور النبوة على وجه الأرض ، نور يستضاء به (١) » .

## ٩٦ — الشروط الواجب توافرها في سالك طريق الصوفية

يقول :

وَبِالْجُلَةُ فَمَاذًا يَقُولُ القَائِلُونُ فِي طَرِيقَةً \*

طهارتها – وذلك أول شروطها – تطهير القلب بالكلية عما سوى لله تعالى .

ومنتاحها — وذلك جار منها مجرى النحريم من الصلاة - استغراق. القلب بالكلية بذكر الله

وآخرها – الغناء كلية ، فيالله(٢).

٩٧ - ماذا رأى الغزالي وماذا انتهى إليه ؟

يقول :

ومن أول الطريقة تبندى والمكاشفات والمشاهدات ، حتى أنهم فى يقظتهم يشاهدون الملائكة وأرواح الأنبياء ، ويقتبسون منهم فوائد ، ثم يترقى الحال من مشاهدة الصور والأمثال ، الى درجات يصيق عنها نطاق للنطق ، ولا يحاول معبر أن يعبر عنها ، إلا ويشتمل لفظه على خطأ صريح ، لا يمكنه الاحتراز عنه (٣) وعلى الجملة ، ينتهى الأمر الى قرب تكاد تتمثله طائفة « الحاول » وعلى الجملة ، ينتهى الأمر الى قرب تكاد تتمثله طائفة « الحاول » و

<sup>(</sup>۱) ﴿ مَنِعَدُ مِن ۲٧»

<sup>(</sup>۱) لامئقد ص ۲۸»

<sup>(</sup>۲) «مئقذ س ۲۹» (۲) «منقذ س ۲۹»

وطائفة د الأتحاد»، وطائفة د الوصول»، وكل ذلك خطأ ، لأنمن لابسته تملك الحالة ، لاينبغي أن يزيد على أن يقول :

وكان ما كان مما است أذ كره

فظن خيرا ولاتسأل عن الخبر(١)

۹۸ – ماذا فهم بالذوق ؟

ومن لم يرزق من هذه الطريقة شيئًا بالذوق، فليس يدرك من حقيقة النبوة إلا الاسم، وكرامات الأولياء على التحقيق، بدايات الأنبياء.

وكان ذلك أول حال رسول الله صلى الله عليه وسلم ، حين أقبل إلى جبل حراء .وحين كان يخلو فيه بربه ويتعبد ، حتى قالت العرب: إن محمداً عشق و به » (٢).

٩٩ – درجات المعرفة

(أ) فتحقيق هذه الأحوال بالبرهان هو:

( ب ) وملابسة عين تلك الحالة هي :

(ح) والقبول من التسامع والتجربة بحسن الظن هو: الإيمان ووراء غير المتصفين بهذه الدرجات السالغة ، قوم جهال يسخرون ويقولون: تمجبوا وانظرا كيف بهذون ؟! ، . (٣)

• ١٠ - الدوافع الى دفعة للخروج من عزلته

أما وقد بان للغزالي مرة بالذوق ، وأخرى بالعلم البرهاني ، وثالثة بالقبول الإيماني :

(\*) ﴿ منقدس ٢٠ ﴾ (٦) ﴿ منقد س ٧١» . (٣) ﴿ منقد ص ٧٧»

أن الإنسان خلق من بدن وقلب ، وأن للبدن أدوية لا يدركها المقلاء جبيضاعة المقل ، بل يجب فيها تقليد الأنبياء .

وكما أن أدوية البدن تبركب من عناصر مختلفة النوع والمقدار، فـكذلك أدوية القلب، قد تتركب من عبادات مختلفة النوع والمقدار كذلك ، فترى السجود ضعف الركوع ، وصـلاة الصبح نصف صـلة العصر في المقدار.

ولا يعرف سر هذا ، إلا النبي طبيب القلب ، كا لا يعرف سر ذلك ، إلا الطبيب مداوى البدن (١) .

أما وقد رأى النزالى – على ضوء النظرية السابقة – فتور الخلق وضعف إيمانهم .

فمنهم من خاض في علم الفلسفة ، أوعرف شيئاً من التصوف، أو انتسب إلى التعليميين ، أو وسم بالعلم بين الناس أجمعين (٢).

. «أما وقد رأى الغزالى ، أن كل هؤلاء يوردون شبها ، وأن وهت حلفاتها، وظنونا ، وإن تخاذلت وتهافتت أجزاؤوها ، تدعو إلى طرح الدين ؛ ومجانبة ما دعا إليه الرسول الأمين » .

يقول الغزالى :

« أما وقد رأيت أن نفسى ملبة (٢)، بكشف هذه الشبهة ، لدرجه أن إفضاح حؤلاء ، أيسر عندى من شربة ماء ، وذلك لكشرة خوضى فعلومهم، صوفية ، أو فلسفية أو تعليمية ، أو موسومين بسمة العلم والمعرفة ، (١).

<sup>(</sup>۱) لا منقدس ۸۲ » (۲) لامنقد س ۸۴ و ۸۰> (۳) (مایئة بالرغبة> (٤) لا منقدس ۸۷ »

١٠١ – إمهاد في النفسكير وميرة في التنفيذ

أما وقد رأيت كل ذلك ، فقد القدح فى نفسى ، أن فضح هؤلاء ، متمين في هذا الوقت محتوم .

فاذا تغنيني الخلوة والعزلة ؟ وقد عمالداء، ومرض الأطباء، وأشرف الخلق. على الهلاك (١) ».

۱۰۲ — وساوس النفس ودواعی الهدوء والاطمئنار

فقلت في نفسي :

ومتى تستقل أنت بكشف هذه الغمة ، ومصادمة هذه الظلمة ؟ والزمان زمان الفترة ، والدور دور الباطل ، ولو اشتغلت بدعوة الخلق عن طرقهم إلى الحق ، لعاداك أهل الزمان بأجمعهم ، وأنى تقاومهم ؛ فكيف تعايشهم ؟
 ولا يتم ذلك إلا بزمان مساعد ! وسلطان متدين قاهر !

فترخصت بيني وبين الله تعالى ، بالاستمرار على العزلة ، تعللا بالعجز عن إظهار الحق بالحجة (٢) ، .

١٠٣ – السلطان يرعو الغزالي للتدريسي بنيسابور

ولكن الله قدر أن حرك داهية سلطان الوقت من نفسه ، لا بتحريك من خارج ، فأمر أمر إلزام بالنهوض إلى نيسابور ، لتدارك هذه الفترة ، وبلغ الإلزام حداً ؛ كان ينتهدى لو أصررت على الخلاف ، إلى حد الوحشة ، .

وهنا يقول : , إن سبب الرخصة تد ضعف ، فلا ينبغى أن يكون باعثك

على ملازمة العزلة ، والسكسل ، طلب عز النفس ، وصونها عن أذى الخلق . فلم ترخص نفسك بعسر مقاساة الخلق ؟ والله تعالى يقول :

ا ولفد كذبت رسل من قبلك ، فصبروا على ما كذبوا ، وأوذوا ، حتى أتاهم نصرنا ، ولا مبدل لكلات الله ، ولفد جاوك من نبأ المرسلين(')» .

١٠٤ – كل ما مول الغذالي برعو إلى مرك العزلة

يقول :

و ولهذا شاورت فى ذلك ، جماعة من أرباب القاوب والمشاهدات ، فاتفقوا على الإشارة بترك العزلة ، والخروج من الزاوية ، وانضاف لذلك ، منامات من الصالحين كثيرة متواترة ، تشهد بأن هذه الحركة مبدأ خير ورشد ، قدرها الله سبحانه وتعالى على رأس هذه المائة ، وقد وعد بإحياء دينه على رأس كل مائة (٢) » .

٥٠١ - النهوصه إلى نيسابور

« فاستحكم الرجاء ، وغلب حسن الظن بسبب هذه الشهادات ، ويسر الله تعالى الحركة إلى نيسابور ، للقيام بهذا المهم ، فى ذى القعدة سنة عمان وثمانين وأربعائة (٣) » .

١٠٦ — بين الماخى والحاضر

يقول

« وبلغت مدة العزلة إحدى عشرة سنة ، وهذه حركة قدرها الله تعالى ، وهي من عجائب مقدراته ' فلم تنقدح في قلبي العزلة ' كما لم يكن الخروج من

<sup>(</sup>۱) « منتذ س ۸۹ » (۲) «منتذ س ۸۹» (۳) « منتذ س ۹۰ »

نعم 'هذه هي قصة الغزالي الصوفية ، والتي ترى فيها سبب تركه التدريس ببغداد وعزلته التي دامت عشر سنوات أو تزيد ، وترى فيها أيضاً ، سبب انغاره في بحر الصوفية المتلاطم الأمواج ، تحت ضغط نوبة فنسية ، وحيرة قلبية ، ثم سبب رجوعه إلى نشر العلم بنيابور .

نعم هذه هي قصته ، قصصناها كما رواها لسانه وقلمه . وها نحن نبدأ قصها من جديد ، كما رواها المنطق والحق والواقع ? بل كما خطها هو نفسه ، في سجل التاريخ الخالد . بغداد، والنزوع عن تلك الأحوال، عما يخطر إشكانه بالبال أصلا، والله المعالم معالم المعالم المعالم المعالم الموال من أصابع الرحن (١) م.

#### ۱۰۷ – ترریسن وترریسن

، وأنا أعلم: أنى وإن رجعت إلى نشر العلم ؛ فما رجعت ، فإن الرجوع عود إلى ما كان ، وكنت فى ذلك الزمان أنشر العسلم الذى يكسب به الجاه ، وأدعو إليه بقولى وعملى ، وكان ذلك قصدى ونيتى .

وأما الآن فأنا أدعو إلى العلم ، الذي به يترك الجاه ويعرف به سقوط رتبته.

هذا هو الآننيتي ، وقصدي وأمنيتي ، يعلم الله ذلك مني ، (١٢ .

١٠٨ - غرضه من الخروج من بغداد

م وأنا أبغى أن أصلح نفسى ، وغيرى ، ولست أدرى أأصل إلى مرادى له أم أخترم دون غرضى ؟

ولكنى أؤمن إيمان يقين ومشاهدة الآنه لاحول ولاقوة الا بالله العلى العظيم ، وأنى لم أبحرك ، ولكنه استعملنى، العظيم ، وأنى لم أبحرك ، ولكنه استعملنى، فأسأله أن يصلحنى أولا ، ثم يصلح بى ، ويهدينى ، ثم يهدى بى ، وأن يرينى الحق حقا، ويرزقنى اتباعه ، ويرينى الباطل باطلا ، ويرزقنى اجتنابه ، إنه سميع عسى (٣) » .

(۱) ﴿ منقدْ ص ٩ ٧

<sup>(</sup>۲) (( منقذ ص ۹۱ »

٣) ﴿ منقذ ص ١٠ ﴾

عِشكُوه شَافيا ، لأنرجاله اعتمدوا على النقليد ، وإجاع الأمة ، ومجر د القبول لآي القرآن ، وأخبار محمد عليه السلام (١) .

## ١١٣ -- لماذا درس بنظامية عداد؟

وأنه عندما ظفر بكرسى فى مدرسة بغداد ، أو بعمود فى النظامية ، سنة \$4.4 هـ ، وكانت سنه حينئذ أربعاً وثلاثين سنة ، وهى سن الدأب والنشاط والإنتاج، وكذلك سن الأمل العريض، والرجاء الفسيح .

أقول: إنه عندما ظفر بهذا الكرسى، بعد أن جاهد فى الحصول عليه ، وبعد أن ظل يختلف بسببه إلى نظام الملك فى العسكر، ست سنوات كاملات (٢).

نعم ؛ أقول : إن الغزالى عندما تربع على هذا الـكرسى، وجد أن هناك أساتذة كثيرين أمثاله .

ولكنه لايرضى إلا بأن يكون أستاذها الأول؛ وفريد عصره، و نسيج وحده، فهاذا ؟

#### ١١٤ -- لماذا ناقسه الفلاسفة ؟

بالرد على الفلاسفة: لأن المتكلمين الذين ناقشوهم، إنماردوا عليهم بكابات معقدة، ظاهرة التناقض والفساد (٣).

إذاً ليمرس الفلسفة ، ويناقش الفلاسفة ويؤلف مقاصده وتهافته .

## ب\_\_ كشف النقاب عما فات ، و تصويب لما هو آت

ولكن: هل بمكنك أبها الباحث ، أن تلخص ما كتبت ، وتصوّب تحو الهدف الذي تريد، وتعطينا نتأمج في سطور ؟؟

نَعْمَ ؛ أُريد أَن أجعلك تَامِس :

#### ١١٠ -- لماذا كتب الغزالي المنقد ؟

إن الغزالى كتب تاريخ حياته فى المنقذ ، ليدافع عن نفسه ، وليفهم الناس جيماً أسباب تناقضه فى آرائه وطفراته ، والدواعى إلى عزلته وخلواته ، وأخيرا السبب فى الرجوع إلى الندريس وخصوماته ، فيدعو لطريقه الذى سلكه ، ولرأيه الذى اعتنقه ، وينزههما من كل خطل ، ويبرئها من أى زيغ أو خطأ ، وليجملك تؤمن أخيرا .

بأن نفسه قد اتصلت بالله ، وأن رأيه قد استمد من نور النبوة ، وليس على وجه الأرض بمد نور مشكاة النبوة ، نور يستضاء به .

### ١١١ \_\_ لماذا :-كلم عن نظربى والشك واليفين ؟

وأن الغزالى أيضا ؛ قدم بين يدى كتابه المنقد : نظريتى الشك واليقين ، فغرض أنه شك ؛ ليدلك على أنه بحث بفكر طليق . وفرض أنه رجل اليقين ؛ ليدلك على أن الله خصه بقبس من عنده ، ملا صدره ، وأنار قلبه .

## ١١٢ -- لمادا رفض علم السكلام ؟

وأنه فرض أيضاً . أن علم الكلام لم يكن في حقه كافيا ، ولا لدائه الذي

<sup>(</sup>۱) ﴿ مثقد س ۱۹ ﴾ .

<sup>(</sup>۲) نعم فـكرسى النظامية — وياله من كرسى !! — كان يسيل له لعاب العلماء الأجلاء ، بل كان بسبه ينير العلماء مذاهبهم ، فها هو ذا ابن الهجان ، يقلب مذهبه إلى شافهى ، بعد أن كان حنفياً . (٣) ﴿ مثقدْ ص ٢١ » .

يرى الغزالى ذلك كله، بل براه وأى العين ، عندما يختلف إلى نظام الملك ، فيرى أنه ما كان يحترم إلا أدعياء العلم ، وفقراء الصوفية ، فيقوم إليهم عند دخولهم عليه ، احتراماً لهم ، ويقربهم من مجلسه ، ويدنيهم من مرتبته ، ولما سئل عن ذلك قال :

﴿ إِنْ هُؤُلَاهُ إِذَا قُرْبُهُمْ مَنَّى ﴾ أثنوا على ، بما ليس في .

يرى ويعرف الغزالى أيضاً : أنه ألف فى الشريعة فكتب الوجيز كما والوسيط ، والمبسوط .

وكتب فى الأصول ، وعلم علم الـكلام ، ودرّس فى النظامية ، وناقش الفلاسفة وهدمهم ، وناقض التعليمية و . . .

ولكن كل هذا قليل ، إذا قيس بهذا القلب الكبير ، كل هذا ضئيل بهـ. بجانب هذا الأمل العريض ، والشهرة العلمية المبتغاة .

بل. يعرف ألغزالي أكثر من هذا 1

١١٧ -- الغزالي رجل القوة والبطوك

يعرف أنه فعل ما تقدم ، لاحباً فى العلم ، ولا طمعاً فى مرضاة الله ، وإعمال فعل أحسن أعماله وهو التدريس ، « قصداً لطلب الجاه ، ورغبة فى انتشار الصيت (١) ي .

هذا قوله الفصل ، وذلك اعترافه الصريح .

الله ، الله ، أيها الشيخ، إنك لرجل قوى وبطل ، نعم قوى ، لأنك احتملت... مالم يحتمله الناس ، فأظهرت الناريخ نفسك سافرة عن حقيقتها ، وماهمك أن...

ولكن الفلسفة مركب لايدنى من الشهرة ، إذ هي ميدان المخاصة من الدلماء ، وقليل ماهم .

أما العامة ؛ أما جمهور الشعب ؛ فلا يهتم بها ولا يفهمها . أما السلطان ؛ فهو يريد مايدهم به ملكه ، ويكبت به أعداده .

١١٥ -- لماذا ماقص التعليمية؟

نعم ؛ إن الغزالى يظفر بأمنيته (١) هندما يطلب منه المستظهر بالله ؛ تقاش النعليمية ، ونضال الباطنية ، فينشر كتباً ، ويبسط تواليف (٢).

١١٦ -- لماذا انخرط في سلك الصوفية ؟

ولكن الغزالى مع هذا لازال أمله عظيم ، وتوقانه إلى انتشار الأسم ، وذيوع الصيت أطول وأعرض ، فما هو الطريق ؟

نعم ؛ وكما قلت سابقاً :

لأَفْرض أَ ننى الغزالى ، فأحيط نفسى بظروفه ، وعوامل بيئته ، فماذا أرى ؟ ماذا يرى هو ؟

برى الجمهور الإسلامى فى ذلك الوتت ، كما هو فى كل زمان ومكان ، لا يحترم إلا المقصوف ؛ صاحب الـكرامات ، ومن هو فى زمرة الأولياء به والمقربين إلى الله .

يرى أيضاً ؛ أن هؤلاء الأشخاص ، فضلا عن أنهم مسيطرون على العامة ، فهم مقربون من الخاصة ، لأن الخاصة يرون في تقريبهم إياهم ، تحبباً للعامـــة ، وتزلفاً للشعب .

<sup>(</sup>۱) ﴿ مِنْقَدْسَ ٦٣ ﴾

<sup>(</sup>١) ﴿ أَمَنيَةَ إِرْضَاءَ السَّلْطَانِ ﴾ ﴿ (٢) ﴿ مَقَدُّمَةً فَضَائِحِ البَّاطِنيَةِ السَّابِقِ الذَّكر

يحكم لك أو عليك ؛ بينما خاف معظم الناس من حكم التاريخ ، وهو قاس غير رحيم 11 فقالوا بلسائهم ما ليس في قاويهم !

نعم ؛ وبطل ، لأنك أول من خط هذه الصراحة في سجل الإسلام ، ومن علماء المسلمين . فأبنت للناس ما تنطوى عليه ضلوعك ، وما يختلج في قلبك ، إن شراً وإن خيراً ، كأنك لم تكن بمسئول عما تحس وتعترف ، وكأنك لا تملك من أمرك شيئاً ، مؤمنا : أن «قلب المؤمن بين إصبعين من أصابع الرحن» كا قلت ذلك صراحة في للنقذ (١) .

نعم إلى هذا التاريخ ـ تاريخ خروجك من بغداد ـ وقد كان عمرك حوالى الثامنة والثلاثين من السنين ، وأنا أؤمن معك إيمانا لا شك فيه ، بأن عملك كله ـ من أوله إلى آخره ـ كان للقصود به كما قلت : « هو طلب الجاه ، وذيوع الاسم ، وانتشار الصيت » . (٢)

۱۱۸ -- الفرالى بربر التوفيق بين علم الظاهر وعلم الباطن نعم ؛ رأى الغزالى ذلك كله ، وعرف أنه لم يسح فى الأرض ، لم يسكتب إلى الناس ، لم يخلد احمه بما هو خالد وأبدى ، وإذا كان قد كتب فى الشريعة ، وفى الأصول و . . . فهناك كتب كثيرة تشبه ما كتب .

نعم عرف أنه وفق بين علم الكلام وعلم الفلسفة ، فأحيا الأول على على حساب الثانية \_ كما يعتقد \_ ولكنه الآن ، يحس ويرى شيئاً جديداً ، يرى ميداناً أوسع .

يرى، ويعرف ويحس، أن التصوف حينئذ \_ أصبح له نظام خاص، وتقاليد محدودة، وجد النشيري قد دونها، ونشرها على الصوفية في رسالته \_ النشيرية \_ فأضحت جماعة ، لها نفوذ وسلطان، وبها حركة، وفيها حياة.

(۱) « منقذ ص ۹۰ » (۲) « منقذ ص ۹۳ »

ووجه \_ قوت القلوب \_ للمـكى ينشر نظريات الصوفية ، ويدافع عنهم . ويؤسس علمهم ، ويذيعه بين الناس الذين تـكاثروا على اعتناقه ، سيا العامة والفقراء ، وهم كل المسلمين في ذلك الوقت .

ووجد أيضاً أن لعلماء الظاهر ، الذين يأخذون بظاهر القرآن، ومنطوق. الحديث، أحكاما خاصة فى الفتيا، وفى الفقه، وفى المعاملات، يتمثل ذلك فى مذهب أهل السنة والأشاعرة، بعد أن أصبح هذا، هو المذهب الرميمي للخلافة وللدولة، وبعد أن اشتد ساعده بالمدارس النظامية، التي أسسها نظام لللك، والذي تعلم فيها الغزالى، وعلم في أشهرها.

أنى الغزالى فى القرن الخامس الهجرى ، فوجد ، وعرف ، وأحس ، ورأى كل هذا ، فتأكد من وجود عمل جليل وخطير ينتظره ، ورأى أن ميداناً للنشاط والإنتاج ، وذيوع الاسم ، وانتشار الصيت ، بل والخلود ، ينفسح له .

إذاً. لينقدم الغزالى ، ويحمل العلم ، ويسد النقص ، الذي شعر به علماه الظاهر ، كما سد النقص ، الذي شعر به المتكلمون ، عند ما هدم الفلسفة بأسلوب علم الكلام - كما يعتقد .

إذا . ليوفق بين مذهب الدولة الأشعرية الرسمى ـ السفية ـ وهو علم الظاهر ؛ وبين ما يدين به العامة ؛ من تقاليد الصوفية ، وهو علم الباطن .

فيؤلف كتاباً ، بجعل فيه للنهج الصوفى سلطانا أيما سلطان ، ليطفىء به ظمأه ، ويستولى به على قلوب العامة ، والناس أجمعين .

ويحاول أن يجمل النهج الشرعى ، لا يتضارب مع النهج العموفى ، بأى حال من الأحوال ، فلا يغضب الخاصة من العلماء والمفتين (١).

١١٩ – الغزالى يقوم بمراسيم الصوفية ليصبح صوفياً

ولكن كيف يكتب في الصوفية ، ويعلى شأنها ، ويحمل علمها ؟ إذا . لا بدله من أن يدرسها ، وقد عرفت أن هذا هو أسلوبه في في البحث والنحصيل ، كما حصل له عندما نافش الفلاسفة ، ورد على الباطنيين ١١

إذا . فليتعلم علمهم ، ولهذا نراه ﴿ يطالعه حتى يأتى على كنه مقاصدهم العلمية ، وبحصل ما يمكن أن يحصل من طريق القعلم والسماع ، وذلك من كتب المكي والجنيدي والبسطامي و ... (٢)

ولكنه يجد أن هذا « ليس بكاف ، لأن من شرط طريقهم الإعراض عن الجاه ، والمال ، والمرب من الشواغل ، والعلائق (٣) » .

إذا. فليهىء نفسه لذلك ، وليقم بالمراسيم المطلوبة ، حتى يجوز الامتحان كا يجب أن يكون ، وليعتزل الناس، وليهرب من الخليفة ، ومن ألسنة القوم، وأخيرا ، ليفر من بغداد ، ويعتزل بالشام .

ولكنا براه وهو فى الخلوة بالشام ، يؤدى المراسيم الصوفية ، يسيح فى الأرض ، ويذيع آراءه ، ويؤلف كتابه الخالد د إحياء علوم الدين » .

ثم يرجع إلى العراق ، وبطوس ، يصبح قطب الغوث ، ووتد الأوتاد ،

(١) راجع مقدمة الإحياء، وباب علم المكاشفة ، وعلم المعاملة فيه .

(۲) (منقذ ص ۲۰)

یعدث بلسان أهل الحقیقة ، ویحتل للککانة التی أرادها ، ویمتطی مقعد الشهرة ، الذی عمل لأجله سنوات معدودات ، فالمامة تحتر مه، والخاصة تجله .

۱۲۰ - الفزالی یتفاضی عن السکشیر کیمقی هدفه
 ولم لا یسکون کذلك ؟

وقد كان رجل الشرع: فهو فيه مدرس ومؤلف.

وكان بطل الفلسفة : فهو هادمها ومظهر تهافتها •

وكان مسفه الباطنيين ، ومبطل آرامهم .

وأضحى اليوم وأخيرا: زعيم الصوفيين ، حيث حصل علمهم ، وقام يخلواتهم ، فأصبح إلى الله من المقربين ، فرأى أشباء لا يمكن إحصاؤها ، ولا استقصاؤها ، وأضحت جميع حركاته وسكناته ، كحركاتهم وسكناتهم ، في ظاهرها وباطنها ، مقتبسة من نور مشكاة النبوة (١) .

أما السلطان: فالغزالى يعيش تحت حمايته، ولخدمته، فهو عنه راض، وله مقرب.

نعم . هو يرى المنكر ، ولا يريد أن ينهمى عنه ، يرى حرمات الإسلام تداس ، وهو قادر على فضح من يدوس تلك الحرمات ولا يفعل ، لأنه يريد أن يسالم الناس ولا يعادبهم ، حيث يعايشهم ، ولا يمكنه أن يقاومهم (٢) .

فليظل على الاعترال ما دامت الشهرة قد حصلها ، والمكانة التي أرادها قد اقتمدها ، فالعامة ، والخاصة ، والسلطان ، كل أولاء عنه راضون ، وبشهرته معترفون .

<sup>(</sup>۱) منقذ ص ۹۷ و ۲۸ (۲) منقذ ص ۸۸

وإذا كان الله يناديه ، ليحمى دينه ، ويثبت شرائعه ، « فليترخص فليبق على عزلته (١) » .

أما إذا ناداه السلطان ، وألزمه لينهض إلى نيسايور ، ويدرس بنظاميها ، فلا بد أن يجيب ، حرصا على مودة السلطان . « وقد بلغ الإلزام من الخليفة حداً كان ينتهى لو أصر على الخلاف إلى حد الوحشة (٢) ،

وإذا كان الغزالى قد قبل إغضاب الله ، حيث ترخص فيه ، وإذا كان قد عل على عدم إغضاب العامة ، حيث هو في احتياج إليهم ، فلن يمكنه الترخص في أمر السلطان ، ولهذا ، نراه بعد أن ينفذ أمر الإمام ، بالنهوض إلى نيسابور ، ويقدم الدليل على طاعته بالتدريس زمنا ما ، يترك التعليم برضاً من السلطان ، حيث اعتلت صحته ، وضعفت قواه ، ويرجع إلى طوس ، وقد تخطى الخسين .

وهناك . وبعد قليل ، تصعد روحه إلى الرفيق الأعلى ، هادئة مطمئنة ، معيدة قريرة .

نعم. فقد وصل إلى كل ما طلب ، وانتهى إلى جميع ما أراد ، تبجيل من الجميع ، وشهرة لا حسب لها بين الخافقين ، وخلود تذكيه الأيام قوة ، ويكسبه مر السنين حياة .

١٢١ – لماذا هذا الافصاح المفحم ؟

لماذا كل هذا الإسفار والإيضاح ؟؟

نعم . كتبت كل هذا : فأسفرت النقاب عما فات ، وصوبت نحو مها آت .

(۱) منقذ ص ۸۸ » (۲) ﴿ منقذ ص ۸۸ »

لقف أفسات عن ذلك ، قبل الإنبان على النصل الأخير من قصة الغزالى ، وهو النصل الأهم ، بل هو فصل الخطاب . لأن حوادث هذا النصل، كانت هي السبب المباشر لتأريخه حيانه ، ولأنك سترى فيه الفكرة التي حكيتها لك مجسمة ، لا لبس فيها ولا غوض .

نعم حشدت بين يديك ، وقدمت أمام عينيك. كل هذل، قبل أن أنقد اعترافات الغزالى في هذا الفصل ، فأرجو أن تعيره ياسيدى القارىء ـ أسماعاً صاغية ، وأذهانا واعية ، وأحاسيس مرهفة ، حتى إذا ما أتينا على قصاللزالى، فطويناها ، ونشرناها :

طوینا ، ما أراده هو واحترمناه.

ونشرنا، ما أراده الحق، وسجله الواقع، واتبعناه.

# جــ قصة الغزالي الصوفية ، كما هي الحق والواقع

#### ١٢٢ ـ الغزالي بنسى الهدف الأول

انتهى الغزالى من بحثه عن الحق -- الذى جهر داهماً بأنه قام بهذه الدراسة لأجل العثور هليه -- هند التعليمية فلم يجده لديهم .

وها هو ذا ينتهى إلى الجولة الأخيرة ، فيدخل ميدان الصوفية ، ويهرول فيه مكل همته ، ويعبره ، ولا يشعر نا بأنه باحث عن شيء ، أو عتر على شيء ، اللهم ، إلا إذا كان الغزالي كما أفهمنا ضمناً أنه :

قد آمن – قبلا – إيماناً بأن الحق الذي ينشده ، هو في طيات طريق الصوفية ، أو طريقهم هو الحق نفسه ، ومنى اصطدم به ، وعثر عليه ، آمن به واعتنقه ، لا على أنه مذهب بحث فيه عن الحق ، بل على أنه هو كل الحق ، وكل اليقين .

1 ٢٣ سعادة الغزالى من الخلوة والعزلة سعادة الآخرة ؟ أو الوصول إلى لمربق الصوفية ؟

وكما رأيت سابقاً ، عند الكلام عن الأسباب التي اضطرته إلى الانخراط في سلك الصوفية ، يصرح هناك بسببين :

١ ـ أنه لما كمانت طريقة الصوفية ، لا يمسكن معرفتها إلا بعلم وعمل :
 أما العلم ، فلان تحصيله من الأسس الأولى لمعرفة حقائق الأشياء ، ولذا فقد حصله من كتبهم • مثل ، ومثل .

أما العمل، فلأن الصوفيين أرباب أحوال لا أقوال، ولأنه لا يمكن

الوصول إلى طريقتهم ، إلا بالذوق . والحال . وتبدل الصفات ، فقد اضطر إلى الخلوة والاعترال . والاتجاه بالكلية إلى الله : طلباً لذلك .

نعم آمنا بهذه الوسيلة وهي :

د تبدل الصفات، والأنخراط في غمار الصوفيين، وملابسة أحوالمم، والعزلة عن الناس، والبعد عنهم ».

وأيضاً آمنا بهذه الغاية وهي ودعه معالفاته والمساوري

« الوصول إلى طريقة الصوفية » .

فما العلاقة بين هذا ، وبين السبب الثانى ، الذى أعلنه أيضاً كسبب الثانى ، الذى أعلنه أيضاً كسبب الخلوة ، وهو :

٢ — أنه قد ظهر يقيناً ، ألا مطمع له في سعادة الآخرة إلا بالتقوى ،
 وكف النفس عن الهوى ، وأن رأس ذلك كله قطع علاقة القلب عن الدنيا ،
 والإعراض عن الجاء ، والمال ، والولد » (١) .

أى إلى الخلوة والعزلة أيضاً .

فهل بريد الغزالى الوصول إلى طريقة الصوفية ، كطريقة من طرق اللمرفة واليقين ؟

فيعتزل الناس ، ويتجه إلى الله ليصبح متصوفا .

أو يريد سمادة الآخرة . فيمتزل الناس ، والأهل ، والمال ، ويتجه إلى الله ، ليصبح زاهداً ؟

وهل أراد الغزالى بثلك العزلة . الهدفين مماً \_ طريق الصوفية ؛ وسعادة الآخرة \_ أو أراد أحدها ؟

<sup>(</sup>۱) « مئتذ ص ۱۲ » .

نعم . إن الغزالى في الواقع لايريد أن يفهمناً بإيضاح ماذا يريد ؟ . . . .

لالأنه غير واضح في نفسه، كما يعتقد كثيرون 11

لأنى أومن بأن الغزالى يفهم مايريد ، وهو يكتب ويعرف ماذا يكتب ، ومتيقظ إلى الجهة التى تتجه إليها ألفاظه ، وإلى المسقط الذى تهوى إليه معانيه .

ولكنه يسكتب كتابه للناس جميعاً ، فليُرد للمنيين مماً ع حتى يفهم للتصوفة والعانة ، أنه اعتزل طلباً للصوفية ، وحتى يفهم الخاصة ورجال الشرع، أنه اعتزل طمعاً في سمادة الآخرة ، وزهداً في الحياة الدنيا .

ولهذا فلا مانع إذاً من ذكر الوسيلتين ، ولا مانع أيضاً من الجمع بين الغايتين ، مادام يريد أن يخاطب الناس جميعاً ، حتى يفهمه السكل ، ويحترمه المجموع ، ويستحوذ على إجلال الناس كافة .

١٢٤ - الجاه والمال ، والشواعل ، والعلائق ، عند الفزالي فبل خلوته بعد هذا يؤكد لنا الغزالي :

أن العزلة الصحيحة «لا يمكن أن تتم إلا بالإعراض عن الجاه ، وللسال ، والشواغل ، والعلائق » (١).

فهل كان الغزالي قبل خلوته ، مستوفياً هذه الشروط ٦

أما الجاه: فهو يرى د أن نبته فى التدريس غير خالصة لوجه الله ، بل باعثها ومحركها طلب الجاه، وانتشار الصيت » (٧).

(۱) منقذ س ٦٢ ﴿ ﴿ ﴿ ﴾ منقذ س ٦٣ .

- W/ -

(۱) منقذ س ۲۲.

أما للمال: فهو يعمل على محصبله، حين يُنقبده من السلطان جزاه على تعريسه، و نشره العلم بنظامية بغداد .

أما الشواعل والعلائق: فهو غارق فيها « لأنه تمنُّو ، ومبتلى بتدريس العلوم الشرعية ، والإفادة لثلاثمائة من الطلبة ببغــداد ، والتصنيف فيها وقت فراغه .

وزيادة على ذلك ، (فهو بختلس الغينة بعد الفينة ، ليدرس الفلسفة ، ويجلس إلى كتب المتفلسفين ، (١).

# ١٢٥ – العلوم الشرعية غير مهمة وغير نافعة

نم . يعلن الغزالى : أن العلوم الشرعية ، غير مهمة ، وغير نافعة ، لأن الصوفية ، أكدت له : أنها لاتوصل إلى جنات الله ، ولا تدخل ناشريها فى ذمرة المقربين .

نع هذا ما ذكره الغزالى ، بيما نسى قول أستاذه البسطامى – الذى ردد المحمه فى كثير من صفحات الإحياء . وفى المنقذ نفسه ، والذى حكى أنه تلقى عنه الصوفية التى يتحدث باسمها — : «لو نظرتم إلى رجل أعطى من السكرامات حتى يرتفع فى المواء ، فلا تغتروا به حتى تنظروا : كيف تجدونه عند الأمر والنهى ، وحفظ الحدود ، وأداه الشريعة ؟ » .

177 -- نية الغزالى من جميع أعماله كسب الشهرة والصيت ويعلن الغزالى أيضاً:

ان جميع العلوم التي يدرسها ، ليست بنافعة في طريق الآخرة ، ﴿ لأن نية ، تدريسه لها غير خالصة لوجه الله (١) ، وغير مراد بها نفع الناس ، بل باعث عمل هو ﴿ كسب الجاه والصبت »(٢) و ، ادامت النية الحسنة مفةودة ، فالعمل غير نافع ، بل كأنه غير موجود .

لأن الأعمال بالنيات ، ولأن لـكل امرىء مانوى .

هذا إن لم يزد صَاحب العمل إثمـاً وحرجا ، بسبب عدم خاوص نيته · صفاه سريرته .

أظن بعد هذا ، يمكننا أن نعلن بكل تأكيد مالمَّة نا إليه سابقاً ، من ت أن الغزالي كان إلى هذا الوقت — وقت أن وصلت سنه ثمانياً وثلاثين سنة — وبعد أن انتهى إلى الأستاذية بالنظامية ، وبعد أن كتب فى الشريعة ، وفى الأصول ، وفى الفلسفة وفى التعليمية .

أريد أن أقول إن جميع أعماله ، وحركاته ، وسكناته و نواياه ، إلى هذا الوقت ، كان الدافع لها طلب الجاه ، وكسب الشهرة ، واستلاب الصيت .

أنا لا أقول هذا جزافاً ، إنما استنبطته من أعماله وتاريخ حياته ، وها نذا أؤيد ما قلت – ولو أنه في غير احتياج إلى تأييد – بما قال ، وصرح، وأعلن على رموس الأشهاد :

دثم لاحظت نيتي في التدريس فوجدتها غير خالصة لوجه الله ، بل باعثها الله ومحركها طلب الجاه وانتشار الصيت »(٢).

(۲۵۱) ۵ منقذ س ۲۳ ۵

تعم أن إلى أصدق كلامه ، وأستنسك بتصريحه ، إذا ما أيدته الغاروق المحيطة به ، وأكدت أعماله أنه الصدق والحق ، وأنظر فيه من جديد ، وأقلبه على وجوهه ، إذا اختلف مع أعماله ، أو تناقض مع أقوال أخرى ، أو تضارب مع المنطق الصحيح .

أفعل ذلك لأستلب الحق الصريح ، والواقع الذي لاريب فيه ، فأعتمم باليقين، وألوذ بالصواب .

١٢٧ – الغزالي ينتاب تفكير عميق ، فيقدم رجلا ، ويؤخر أخرى

وبعد أن يصل الغزالى إلى ما تقدم: ينتابه تفكير عميق، يفكر باختيار لا عن اضطرار، يقلب الأمر على جميع وجوهه، فبعد أن تأكد تأكدتاً كداً لا عن اضطراد، يقلب الأمر على جميع وجوهه الخاوة والعزلة، والإعراض عن لاريب فيه، أن طريق الصوفية، من شرطه الخاوة والعزلة، والإعراض عن الجاه والمال ، والبعد عن الوطن، والأهل، والصحاب، وأن القيام بذلك أمر محتم، وضربة لازب.

يرى أنه لا بد من تنفيذ ما تقدم ، فليخرج من بغداد ، مدينة السلام \* وعاصمة الإمام .

أمم : الرحيل الرحيل ، والبدار البدار ، فلم يبق من العمر إلاالقليل، وكل ماهو فيه من العمل والصيت (١) قد ماهو فيه من العمل والملم ، رياء وتخيل ، فلا مقصوده من الشهرة والصيت (١) قد وصل إليه 11 ولا مطلوبه من الآخرة — كما يقول هو – قد استحوذ عليه 11 إذاً ، المرب الهرب ، الفرار الفرار .

<sup>(</sup>١) لأنه كما سنرى فيما بعد ، يجرىوراء شهرة أوسع ، ولو أنهام يصرحهنا بذاه.

١٢٨ – همسات العفل الباطن

ولكن النفس – نفسه – والعقل \_ عقله الباطن – بهمس له (١) .

إن ، هذه الخلوة ، حال عارضة ، وسريعة الزوال ، فأطع هذا الهاتف ، واترك بغداد ، واعتزل الناس ، مدة من الزمان ، حتى تؤدى المراسيم ، وتنفذ الشروط ، وستعود ثانية إلى ما أنت فيه ، مزيداً عليه ما حصلته وكسبته :

سياحة فى الأرض ' وتآليف خالدة ، وأخيراً : بطل الظاهر والباطن، ووتد الأوتاد ' وقطب الغوث .

ولكن يرد عقله الواعي على عقله الباطن قائلا:

« ولكن لو أذعنت ، وتركت هذا الجاه العريض ، والشأن المنظوم ، الخالى عن النسكدير والتنغيص ، والأمر المسلم الصافى عن منازعة الخصوم ، ويما ألفت نفسك هذا الترك ، ولا تتيسر لك معاودة التعليم والدرس »(٢).

فأنت الآن أستاذ بالنظامية ، وبطل المتكلمين ، وهادم الفلسفة ، ومسفه الباطيين ، لديك ال وجاه ، وعندك سلطان يحميك من منازعة الخصوم ، فإذا ماتركت هذه الحياة ، ورحلت إلى حياة جديدة ، ربما تألفها نفسك ، وتطمئن إليها ، وربما لاتتيسر لك أيضاً العودة إلى حياة التدريس ، الذي جاهدت في الحصول عليها ست سنوات كاملات .

هذا نقاش سجله الغزالي في المنقذ ، بين عقله الواعي ، وعقله الباطن ، أو بين نفسه الخيرة وبين شيطانه - كما يقول هو – استنبط منه ، اتريد ، وافهم من تضاعفيه ، ما يجب أن يفهم .

الله عنه . وما يجب أن نفهم ما يريده الغزالي حقيقة ، وما يجب أن يفهمه الله العناس عنه .

#### ١٢٩ – تفكيره لمدة سنة شهور

تركنا الغزالى بعد النقاش السابق ، وقد عزم على الهرب والفرار ، وذلك عنده ليس بمركب سهل ، إن لم يكن هو الصعب كله ، ولسكن الهدف الذي يبغيه ، أعظم من أن يقف في طريقه صعاب ، أو أن تكتنفه عقبات .

إذاً . لابد من تذليلها .

فكيف يذللها ؟؟

هاهو ذا يأخذ في التفكير ، طلباً للتذليل:

فيفكر ويفكر ، ويعاوده التفكير ، قريباً من سنة أشهر .

ومن أول هذه الشهور ، وهو لايدرى أى طريق يسلك ؟ ولا فى أى سبيل بجب أن يسير ؟

الفكر استولى عليه وفتبلبل عقله اولم يسترح باله اولم يعد بقار على أن يدرس أكثر من درس واحد كل يوم ، إرضاء لتلاميذه و « تطييباً لقلوب المختلفين إليه » (١).

زاد للرض 1 فنقل لسانه 1 وبطلت قوة هضه 1 وضعفت قواه 1 وأخيراً ، صدر قرار الأطباء :

<sup>(</sup>١) هذا الكلام مستنبط من أقواله الآئية المنصوس عليها بين قوسين.

<sup>(</sup>۲) ( منقذ س ۲۹ »

<sup>(</sup>۱) منقذ س ۲۶.

لا تعكنه تركها، فلا خوف من ذلك:

لأنه وهو فى العزلة سيدرس ، وسيعقد حلقات الوعظ والإرشاد ، فى كل مكان يحل به ، وسيؤلف ، وسيجادل خصومه ، ويذيع على أنصاره عن طريق التأليف أيضا ، كما قال الإنحاف ذلك .

ولهذا فستسكون حياته المقبلة ، شبيهة بحياته الحالية .

٣ – أما عدم تيسر معاودته للمنصب ' من الناحية الروحية والعلمية › .
 ما لا ·

لأنه فيا بعد، سيكون أقوى علما، وأعظم شهرة ، وأكثر إحاطة ، بل سيصبح فريدا فى نوعه ، فذا فى بابه ، إذ سيجمع بين الحقيقة والشريعة ، بين . علم الظاهر وعلم الباطن .

أما أنه ؛ لن تتيسر له الماودة من الناحية المادية ، أى أنه لن يجد المنصب خاليا ، فلماذا لا يترك فيه أخاه ؟

وفعلا - كما قال الإنحاف أيضا -- أناب عنه أخاه في الندريس ا

١٣٢ -- كيف يبتعر عن الضلال ويقود أخاه إليه ?

فإذا صح ما قاله الإنحاف ، فكيف ينيب عنه أخاه ، مع إيمانه بأث التدريس غير مهم ، وغير نافع في طريق الآخرة ؟

وكيف يجيز أن ما يراه ضلالا ، يدعو الناس عليه ، بل يقود أخاه إليه ... فيورده مورد التهاكة «كما يعتقد الغزالي».

نعم • قد يجيب الغزالي بأحد جوابين :

« أمر نزل بالقلب ، ومنه سرى إلى المزاج ، فلا سبيل إلى العلاج ، إلا بأن يتروح السر ، هن المم الملم > (١)

أمر نزل 1! ولابد أن يتروح السر عن المم الملم!

نع . القلب والروح ، حل بهما سر إلحى ، وأمر ربانى ، فليس لأطباء البدن فيهما علاج .

فَن المداوي إذاً ؟؟

ومن الطبيب ؟؟

يمترف لما الغزالي حينته فأثلا:

١٣٠ — أمر الله وسر الله فطبيب الغزالي هو الله!

إنى لما أحسست بعد ذلك عجزى ، وسقط بالمكلية اختيارى ، التجأت إلى الله التجاء المضطر ، ليعطينى الدواء ، وليدلنى على طريق الشفاء فهو طبيبى . ولا طبيب لى سواه . وفعلا وصف الله الدواء وأمر فزال الداء .

۱۳۱ -- كيف عالج الغزالي العقبات التي وقفت في طريقه بعد خلوته. وهي « الجاه والمال والأهل و ٠٠٠ »

يغول: ﴿ إِنَ اللهُ سَهُلِ عَلَى قَلَى الْإَعْرَاضُ عَنَ الجَاهُ ۚ وَالْمَالُ ، وَالْأَهُلُ ۗ وَالْوَلَدُ ، وَالْأَصِحَابِ » (١) .

ا \_ أما التعلق بالأهل، والمال، والولد، والأصحاب. . فها هو ذا يعسر : بأن الله سهل عليه الإعراض عنها جميدًا، وسنري ، دى صحة هـذا فيا بعد .

<sup>(</sup>۱) منقذ عس ۳۰ .

ه ا \_ إِن وصف بدلا مَن ، إيهاماً الناس بأنَّى سَاعُود إلى عمل ، بعد -قضاء أربى، وهو الحج.

مع أنه يصرح بأنه ( عزم على ألا يعاود بغداد أبدا » (١) .

ب - أو وضعته بدلا منى ، نيحفظ مكانى ، حتى عند رجوعى أجده خاليا.
وعلى كلا الحالين - إذا كانت هذه الإنابة صحيحة - فهى تنعارض مع تصريحه هنا من أن التدريس غير نافع وغير مهم .

لأنه كيف يؤمن بهذا ، ثم يقود أخاه إليه ؟

فأبهما إذاً: هو الحق والصدق؟

فهل كان يؤمن : بأن التدريس العلوم الشرعية نافع رمهم ، وهو حيائذ يقول بلسانه ما ليس في قلبه ؟ أو كان يؤمن بعكس ذلك حقا ؟

نعم ، ستلمس فيا بعد ، أدلة وأدلة تؤكد لك :

أن تصريحه بأن التدريس غير نافع ، وغير مهم ، غير مطابق لما في نفسه ... وغير صادر من قلبه ، ولهذا فهو يترك أخاه مكانه ، حفظا للمنصب ، أو إيهاما . للناس بتأكد عودته ، أو تقديمه إياه للناس بدلا منه ، أو ذلك كله معاً .

١٣٣ -- خوف الغزالى من الخليفة والصحاب

بعد ذلك يحدثنا الغزالى بأنه : بعد أن عزم على الهرب والغرار ، تظاهر . بالخروج الي مكة ، وهو يورى فى نفسه سفر الشام ، خوفا من أن يطلع الخليفة، وأصحابه الكثيرون ، على خروجه طلبا للمقام بأرض الشام .

ولهذا تلطف بلطائف الحيل، ليخرج من بنداد، موهما الناس أنه يرجع اليها، بينا هو قد هزم على ألا يعاودها أبدا.

فياذا كان قد أقلع عن الرياء ، وعزم على النطهر بالخاوة والاعتزال ، فكيف يملن للناس أنه ذاهب إلى مكة ، لحج بيت الله الحرام ، بينها هو يريد السفر إلى الشام ، والمقام بدمشق ؟

لماذا، وهو قریب من نفحة الله ، وقسوی بأمر الله ، حیث أصبح طبیبه ، ومنقذه ، یظهر خیر ما یبطن ، ویقترف مافر منه ، افترافا عن محمقهٔ واختیار ۱۱۲۹

لَاذَا يَتَحَايَلُ عَلَى الْخَرُوجِ مِن بَعْدَادَ ، خَوَعًا مِن الْخَلَيْغَةُ أَنْ يُمْنَهُ ، وَمِنْ الْأَصْحَابُ أَنْ يَقْفُواْ فَي طَرِيقَهُ ؟ ؟ ! ! !

لماذا يخاف من الخليفة؟ ألم يؤمن بأن ما أراده هو كله خير ، وواجب أن ينجه إليه؟؟ ١١٩

لم يخاف إيذاء الخليفة ومنمه له ، وهو المسترشد بتحمل الرسل الإيذاء في. سبيل الحق ، ونشر الهدى اله؟

مستشهداً بقول الله :

«ولقد كذبت رسل من قبلك ، فصبروا على ما كذبوا ، وأوذوا حتى أتاهم نصرنا ، وغير ذلك من الآيات (١)

بمد هــذا ألا يمكننا أن نقول - كا قلمنا سابقاً في إنابة أخسيه هنه في. التدريس.

<sup>(</sup>١) منفذ س ٩٥

<sup>(</sup>۱) منقذ س ۸۹

، ١٢٥٠ - تحفيق وتصحيح لابد منه

يقول الغزالى بعد ذلك :

« هذا هو حديث أثمة أهل المراق ، أما حديث العامة :

عَفَن بعد منهم عن العراق ظن أن ذلك لخلاف بيني وبين الولاة ١٠(١) ﴿ أَمَامِن قُرِبِ مِن الولاةِ : فَكَان يشاهِد إلحاجهم في التَّملُق فِي ، والانكباب على ، وإعراض عنهم ، وعن الالتفات إلى قولهم ، (١) .

ولكن هل هذا صحيح ؟

فهل هو معرض عن الخلفاء وغير ملتفت إلى قولهم ، وسمسيع لأمرهم ، وخادمُ لا شخاصهم ، ومطيع لمجرد إشاراتهم ؟

أظن يكني لنعرف مدى صحة هذا ، أن أكرر ماقاله سابقاً في مقدمته الفضائح الباطنية

 ولا زلت مدة مقامى بمدينة السلام ، منشوفا إلى أن أخـــدم المواقف القدسية ، فأقيم به رسم الخدمة ، فأجتنى يها أتعاطاه من الكلفة ، أممار القربة والزلغي 🗨

« حتى خرجت الأوامرالشريفة ، المقدسةالمستظهرية ، بالإشارة إلىالخادم بتصنيف كتاب في الرد على الباطنية ، ٠

> « فرأيت الامتثال حتما ، والمسارعة إلى الارتسام حزما » • أظن يكني في الرد هليه كلامه هذا 1

> > (۱) ﴿ منقدْس ۲۹ ﴾

إن الغزالي ؛ إما أن يكون كلامه هنا غير مطابق للواقع ، فلم يتحايل ، ولم ﴾ يظهر غير مايبطن ، وهذا مانشك فيه و نستبعده ، ولأن الوقائعالمادية تدحضه .

وأما أن يكون قوله : إنه هرب من التدريس ، لأنه غير نافع ، وإن الله ممهل على قلبه الإعراض عن الجادو ... .. فالتجأ بكليته إلى الله ، غير مطابق الواقع، وهذا مانراه ونعتقده.

١٣٤ - آراء أهل زمانه في عزلته

هذا ماكان من أثر للعزلة في نفس الغزالي .

أما الأثر الذي أحس به من يحيطون بالغزالي ، فها هو ذا يقمل علينا في منقذه ، مارآه أهل زمانه في عزلته ، فيخبر نا بأن أنَّمة أهل العراق ، قد تناولوه ﴿ الغزالي ﴾ بالنجريح ، سواء تناولوه فعلا ، أو اعتقد أنهم سيتناولونه ، لأنهم لايجيزون أن ينزل صاحب المنصب الأعلى في الدبن، وهو كرسي النظامية، · من هذا المستوى العالى ، إلى هذا المستوى الأقل .

وهنا أيضاً يلعب العقل الباطن دوره .

فيحدثنا الغزالي قائلا: ﴿ إِذَالْعُرَاقِينِ ، طَنُوا أَنْمَا أَنَا فِيهُ هُولِلْمُنْصِبِ (١) ﴿ **الأَ**على في الدبن ، ولسكن كان ذلك مبلغهم من العلم » ( ٢) .

أما هو أي الغزالي ، فيعلم أن هناك منصباً أعلى من هذا هو منصب : قائد حرکه کاما خعر ورشد ( ۳ ) .

﴿ رَسُولَ اللهِ عَلَى رَأْسُ المَائَةَ لَإِحْيَاءِ دَيْنَهِ ﴾

<sup>(</sup>۱) ولأمر ما ، استعمل لفظة منصب (۲) منقذ س ۲۵ (۳) منقذ س ۸۹ (۲) منقذ س ۸۹

قلاً يُوجِدُ مَالَ أُصَلَّحَ مَنْهُ لَلْإِنْفَاقَ عَلَى الْعَيَالُ (١) .

ولكن هل معنى الإعراض عن للال عند الصوفى ، هــو أن يدخر جزءا منه لقوت الأطفال ، حتى ولو كفافا ؟؟ 1 1

أدع الغزالي يجيب على هذا في إحيائه تشارحا الفكرة الصوفية ، عند الكلام على توكل للميل في الجزء الرابع ، إذ قال:

والتحقيق أنه لافرق بين توكل المعيل وبين عياله ، فإنه إنساعه والعيال على الجوع ، رزقاً
 على الصبر على الجوع مرة ، وعلى الاعتداد بالموت ، والصبر على الجوع ، رزقاً
 وغنيمة ، فله أن يتوكل في حقهم .

فإن كان لايطيق ذلك ، ويضطرب عليه قلبه ، وتتشوش عليه عبادته ، لم يجز له التوكل.

ولذلك :

روى أن أبا تراب النخشبي ؛ نظر إلى صوفى مـــد يده إلى قشر بطبخ ، ليأ كله بعد ثلاثة أيام ، نقال له : ﴿ لايصلح لك التصوف ، إلزم السوق ﴾ (٧).

إذاً: هو عندما ادخر المال كفافا لعياله ، لم يعسرض عنه ، أى أن الله لم يسهل على قلبه الإعراض، الأولاد ، كما لم يسهل على نفسه الإعراض عن المال الذى يبقى عليهم , فلا يستقبلون الموت رزقا وغنيمة .

بعد هذا التدليل والاستشهاد ، هل قول الغزالى :

إن الله سهل على قلبه الإعراض من المال والولد صحيح ومطابق للواقع ؟

(۱) «منقذ س٦٦» (۲) «إحياه س ٢٩»

إن ماسبق هو رأى من قرب من الولاة ، وقد رأوا السفزالى ، ورأوا الولاة عن كثب ، أما من بعد عن الغزالى وعن الولاة ، ويرى ماتقدم فيقول :

« هذا أمر سماوى ، وليس له من سبب ، إلا أنه عين أصابت الإسلام <sup>،</sup> وزمرة العلم (١) » •

وهنا يلعب العقل الباطن دورا هاما ، فيحكى لنا مايريد السفرالى أن ينشر عنه بين الناس ، وأن يعلن للملا أجمع ، ولو على لسان العامة حينها يقول: « إنه ما اعتزل إلا لأمر سماوى نزل عليه ، فلا حيلة له فيه ولا اختيار » إذا : هو أصبح على ثقة بربه ، يأثمر بأمره ، ويقول للناس ، ايريده الله ، ولا يغمل إلا ما يأمره به الله .

إذاً هو شخص ليس ككل الناس بالنسبة إلى الله ، فهو مقرب إليه ، فأضحى من خاصته الذين يأمرهم و يحركهم ، والذين هم موطن الأمره وسره .

۱۳۷ — هل صحیح أن الله سهل علی قلبه الاعراصه عن المال والولد؟ بعدهذا نرید أن نعرف: هل صحیح أن الله سهل علی قلبه الإعراض عن المال والولد؟ ... سنری 11

أما المال فقد فرق ماكان معه ، ولــكنه ادخر قدر الــكفاف وقوت الأطفـال ، ترخصا بأن مال العراق وقف على مصالح المــلمين

۱) منقدُ س ۲۹ .

أو افترض \_ كمادته \_ أن الله سهل عليه ذلك ؟ ولكن ؛ لماذا فرض الفزالي هذا الفرض ؟؟

نعم ، لأنهلابد من هذا الفرض، حتى يقوم بالمراسيم الصوفية، «ولوا فتراضا» ويؤدى الشرائط المقررة، فيجوز الامتحان، ويصبح صوفيا ، أو على الأقل، حتى ينهم عنه الناس، والصوفيون، أنه سار في الطريق الذي رميموه، ونفذ الشروط الى حتموها.

١٣٨ — الغزالي يشرح الخلوة والعزلة الصوفية الصحيحة .

بعد ذلك يأخذ الغزالى في شرح العزلة والخلوة الصوفية الصحيحة قائلا: « إِن أُول الشروط التي يجب أن يسير عليها البادى • في هذا الطريق :

أولا : « تطهير القلب بالكلية عما سوى الله » ، وهذا أول شروطها . ثانياً : « استغراق القلب بالكلية بذكر الله » وهذا منتاحها ، الجارى منها مجرى التحريم من الصلاة .

ثَالِثاً : ﴿ الْفَنَاهُ بِالْـكَلِّيةِ فِي اللهِ ﴾ وهذا آخرها (١) .

ويقول في إحيائه (٢) شارحا هذه العزلة وتلكُ الخلوة :

« إن ذلك يمكون بانقطاع علائق الدنيا بالمكاية ، وتفريغ القلب منها ، وبقطع الممة عن الأهل ، والمال ، والولد ، والوطن ، وعن العلم والولاية والجاه ،

(۱) « منقذ س ۲۸ » (۲) « ج ۳ س ۱۷ »

جل يصير الشخص في حالة يستوى فيها وجود كل شيء وعدمه ، ثم يخلو بنفسه في زاوية ، مع الاقتصار على الغرائض والرواتب ، ويجلس فارغ القلب ، مجتمع الهم ، لا يشغل فكره بقراءة قرآن ، أو تأمل في تفسير ، أو كتابة حديث ، أونحو خلك ، بل يجتهد ألا يخطر بباله شيء ، سوى الله تعالى ، فلا يزال بعد جلوسه في الخلوة ، قائلا بلسانه : الله . . الله . على الدوام ، مع حضور القلب ، حتى ينتهى إلى حالة يترك تحريك لسانه ، ويرى كأن الكامة جارية على طسانه ، إلى أن تمحى من القلب صورة اللفظ ، وحروفه وهيئته ، ويبقى معناها بجردا في قلبه ، حاضرا فيه لازماله ، لا يفارقه ١١»

## ١٣٩ — هل عزك الغزالي صوفية حفا ؟ `

فهل بعد هذا الشرح للعزلة الصوفية الحقة ، التي حكاها الغزالي في المنقذ ، وفي الإحياء كما تقدم ،كانت عزلة الغزالي إذاً ، مستجمعة لهذه الشرائط ، وتلك الأوصاف ؟ ؟

يترك الغزالى بغداد، ومعه عياله، فيدخل الشام، ويقيم بها نحوا من سنتين، ويقول: إنه ما كان له شغل إلا العزلة والرياضة والجاهدة، تزكية المنفس، وتهذيبا للأخلاق، وتصفية للقلب (١).

ولسكن هل اعتزل لأنه أحس هذا بقلبه ؟ وشعر ذلك بروح من عنده ؟ أو اعتزل لأن هذه العزلة ضرورية ، كما كان حصله من علم الصوفية ؟ كما يقول هو نفسه في المنقذ (١).

<sup>(</sup>۱) « مثقد س ۲۶ » (۲) « مثقد س ۲۹ »

نعم ، تلك خلوة الغزالى النظرية ، التي شرحها فى إحيائه ومنقذه ، وهذه خلوته العملية ، التي حكاها واعترف بها فى منقذه .

نعم ، سبق أن رأيت الشروط التي يجب توافرها في خلوة الصوفي ، كما حدثنا بها الغزالي .

وها أنت ذا قد رأيت مدى تنفيذ الغزالى لهذه الشروط ، كما حدثنا

فهل كانت عزلة الغزالى العملية متفقة عاما مع خلوته العلمية ، فتصبح خلوة حقيقية إذاً ، أو هي مختلفة ومتناقضة ، فتصبح خلوة صورية ؟؟

نعم ، رأيت سابقا : أن إعراضه عن المال لم يكن موجودا طيلة العزلة ، إذ أبقى معه قدر الكفاف وقوت الأطفال ، وما توكل في حقهم ، فما جعلهم يستقبلون الموت رزقا وغنيمة ١١

وكذلك : إعراضه عن الأولاد لم يكن موجودا ، حيث صحبهم معه ، وحيث كان يسهر على راحتهم اا

وأنه كان يعظ بلسان أهل الحقيقة والمتصوفة !ا مع أن من شروط الخلوة الصحيحة ، كما سبق أن قال هو نفسه : « الانقطاع التام ، حتى عن

نعم: إننا نراه، يصعد منارة دمشق طول النهار، ويغلق بابها على نفسه نراه: يدخل صخرة بيت المقـــدس كل يوم، ويغلق بابها على نفسه أيضاً (١).

ونراه أيضاً: يعقد حلقات الوعظ - كما يقول الإنحاف \_ ويحدث بلسان الصوفية، ويكتب الإحياء.

ونرى: داعية الحج، والاستمداد من بركات مكة والمدينة، تتحرك فيه، فيسير إلى الحجاز (٢).

ونرى: الهم ، ودعوات الأطفال إلى الوطن تجذبه ، فيعاوده ، تحت ضغط هذا الجذب ، وتلك الدعوة (٣) .

ونرى: أن حوادث الزمان، ومهمات العيال، وضرورات المعاش، تغير فيه وجه المراد م وتشوش عليه صفو الخاوة (٤).

ونرى: أنه ما كان يصفو له الحال، إلا في أوقات متفرقة (٠).

ونرى: أنه مع ذلك كله ، ما كان يقطع طمعه فيها ، ﴿ الخلوة » ولهذا فلا يلبث إلا أن يمود إليها ، ثم تدفيه العوائق عنها ، ولسكنه يعود إليها ثانية (٦)

هذه خلوته، وتلك عزلتِه، التي دامت عشر سنوات أو تزيد ١١

(۱) ۱ منقذ س ۲٦ » (۲) « منقذ س ۲۲ »

(٣) ﴿ منقدْ ص ٦٧ ﴾ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ وَمَنقَدْ ص ٦٧ ﴾

(ه) ( منقد ص ۱۷ » ( ۱ ) ( منقد س ۱۷ »

لماذا يذكر الحج وهوفي أواخر غزلته، وعندما نحركت فيه داعية الرجوع إلى بلده العراق، فحسب ؟؟

نعم ا الأنه كما يقول : "

جذبته الهم ، ودهوات الأطفال إلى الوطن فعاوده .

نعم 1 هو يريد العودة إلى الوطن ، ولكنه خرج من بغداد ، تحت ستار الذهاب إلى مكة ، فكيف يعود إليها وهو لم يحج بعد؟

إذاً : فلتشد الرحال إلى مكة . وليتجه نحو قبر الرسول ، ولو كان ذلك اضطراراً لا اختياراً .

١٤٣ - إحداس الغزالي باعتراصه الناس عليه

ومن صدق الصراحة ، أن يحس الغزالي باعتراض الناس عليه ، وكأنهم وأون له :

أينت العزلة والخلوة؛ وأين الفناء في الله؟؟ إذا كانت تعاودك هذه الرغبات؛ بين كل حين وحين ، الني حكيتها واعتر نت بها ، سيا بعد رجو عك من الشام ؟ فيقول لهم :

لاتعترضوا ، فإنى آثرت العزلة أيضا ، بعد رجوعدى من الشام حرصاً على الخلوة ، وتصفية للقلب بالذكر (١) .

نعم 11 ألا يمكن أن نقول له :

لنفرض: أننا آمنا بماكتبت ، وبما أجبت ، وبما طلبت منا أن نؤمن به. ولحن خلوتك التي تتخللها هذه الرغبات ، وهذه الأعمال ، لا يمكن أن

(۱) ﴿ منقذ ص ۲۷ ،

قراءة القرآن؛ والتأمل في التفسير (والحديث، والسكتابة ونحو ذلك ، .

ولنفرض، أن خلوة الغزالى بدمشق وبيت المقدس ، كانت صوفية.

فهل معنى ذلك ، أنه يصبح متجها بكليته إلى الله ، • تمانيا فى حب الله ، مستغرقا قلبه ، ما بذكر الله حين الخلوة ، وبعد الخلوة ، كما قال همو ، ويظلل كذلك طول حياته ، حتى يلتى ربه ؟ !

أو بمجرد انتهاء الخلوة ، يرجع فرداً عاديا كمكل الأفراد ، تتحرك فيه دواع ، ويجذبه الهمم ، ويحب الأولاد ، والمال ، ويحن إلى الوطن ، ويعود الى معترك الحياة ، ومخالطة الصحاب ، ويشمر بالخوف من السلطان ؟؟!!

نقول هذا ، لأننا نراه ، كما تقدم ، يحب المال والأولاد ، ويحن الى الوطن ويخشى السلطان ، حين الخاوة وبعدها .

١٤٢ – لماذا يزكر الحج الآن ؟

ومن الغريب؛ أننا نراه، وقد تحركت فيه داعية فريضة الحج وزيارة الرسول في آخر عزلته ·

وهنا ملاحظة نهمس بها .

لماذا يذكر الحج الآن، وهو طول حياته مستطيع الى ذلك سبيلا؟؟ (١). لماذا يذكر الآن محسدا عليه السلام وقبره، مع أنه لم ينس إبراهيم

<sup>(</sup>١) ويستدل على هذه الاستطاعة ، بانه فرق ماكان زائداً هن حاجته من المال، وأبتى ما يحكفى الأولاد، إذاً فهذا الزائدكان لازماعايه أن يحج به الأنه يجفله حيثة مستطيعاً .

تحكون خلوة صوفية صحيحة ، مستوفية الشروط مكتملة، الأركان التي حكيتها أنت لنا .

وبعباره أدق: هي غير موصلة إلى الله ، بل ولا تدخل صاحبها في زمرة للقربين ، فضلا عن أنه لا يمكن أن يكون في عداد للتصوفين .

وكا أنى به يريد أن يؤكد رأينا هذا ، حين يعتذر عن ذلك بتوله : إنحوادث الزمان ، ومهات العيال، وضرورات المعاش ، كانت تغير فى وجه المراد ، وتشوش على صفو الخلوة (١).

11 ,--

إن معنى هذا أن الغزالي ، يريد أن يقول لنا : إنه لم يختل خلوة صحيحة 11 وعزلة صافية صادقة ! !

يريد أن يقول لنا: إن الحال ما كان يصفو له ، إلا فى أوقات متفرقة ! ! وهمل كــان يقنع بهذه الخلوة ، وتــكفيه فوصلته إلى الله فعلا ؟ ؟ يقول:

« ولسكنى لم أقطع طمعى فيها ، إذ كما دفعتنى العوائـق عنها ، عدت يها » .

ومتى يقطع الغزالي الطمع فيها ، ويكنني بها ، ولا يعود لطلبها ؟؟ إن هذا لجوابه عند ربي ١١

(۱) منقله س ۱۳ و

وأخيرا . وبعد كل ماتقدم أريد أن أسأل سؤ الاصر يحا ، وأرجوأن أوفق عليه بصراحة أيضا ، وهو :

هل أصبح الغزالي بهذه العزلة صوفياً حقا ؟؟ يصرح الغزالي :

بأنه فى عزلته: كان حريصا على للمال فاستبقاه ، وكان متملقا بالأولاد فصحبهم ، وكان قائما بالدرس ، وعقد حلقات الصوفية ، وبالتحدث بلسانهم ، فاشرا تقاليدهم ، مسجلا أبحائهم ، شارحا آراءهم ، متوجا كل ذلك ، بكتابة إحيائه الخالد 11

وكان مؤديا فريضة الحج، زائرا قبر الرسول كما زار الخليل عليه السلام، وكانت تجذبه نفسه، ودعوات أطفاله نحو الرطن.

وكانت حوادث الزمان ، ومهات الميال ، وضر ورات للماش تملاً قلبه ،

يخبرنا الغزالي بأن كل هذا:

كان يغير فيه وجه المراد، ويشوش عليه صفو الخلوة ١١

نعم: بعد أن قدمنا بين يديك كل هذا ، أعتقد أنه من السهل الإجابة على السؤال السابق ، مع التفكير في الإجابة على سؤال جديد وهو:

هل عزلة كسهذه يمكن أن يتخرج فيها صوفي ؟

وهل هذه هزلة تتوفر فيها الشرائط الى رسمها الصوفيون، كما شرح ذلك النزالى نفسه ؟؟

نم ، قد يمكن أن تسمى عزلة وخلوة ١١

نعم، وقد يمكن أن تفترض أنها خلوة، وعزلة كـذلك.

ولكن : هل هذه العزلة الغزالية العملية ، تنطبق تماما على العزلة الغزالية النظرية ؛ الى حكاها وشرحها هو نفسه في الإحياء ؟

ولكن ، هل صاحب هذ العزلة الصورية ، ورجل تلك الخلوة الافتراضية ، يمكن أن يعتبر صوفيا صورة ، وافتراضا . فيسب ١٤٢٤

أعتقد أنه من السهل والواضح الإجابة على هذين السؤالين، بعد الذي

على الانخراط فى سلك الصوفية المرغوب فيه ؟ هل الانخراط فى سلك الصوفية المرغوب فيه ؟ أو الرموع إلى التعليم المرغوب عنم ؟

١٤٥ — لماذا خرج الفرالي من عزلته ؟

رجع الغزالى من الشام، وظل بطوس مسقط رأسه، مُفضَّلا الخساوة والاعتزال، وفي آخر أيام عزلته التي دامت عشر سنوات أو تزيد، أحس شيئاً جديداً ، حدثنا به في المنقذ قائلا:

إنه لمس دأن قد عم الداء ، ومرض الأطباء ، وأشرف الخلق على الملاك ، وأحس فتور الخلق ، وضف إيمانهم (١) » .

ورأى أيضاً: « من خاص منهم في علم الفلسفة ، أو انتسب إلى الباطنية ، أو وسم بالعلم بين الناس ، أو عرف شيئاً من التصوف (٢٠) .

نعم رأى الغزالى:

أن جميع هؤلاء يوردون شبهاً ، وإن تهافتت أجزاؤها ، ويعرضون أسبابا ، وإن والله ويعرضون أسبابا ، وإن والله والمان ، ومجانبة تعاليم الرسول الأمين .

(۱) ﴿ منقذ ص ۸۸ ، ٠ (٧) ﴿ منقذ ص ٨٤ و ٥٠ ٢ ٠

التعليمين، فبدد الأوهام والضلالات، وقرس فى النظامية ، فأثبت رأى الشرع، وقوى حجة الدين ؟ ١

هل حالهم الآن ليس كحالهم ، عندما تركهم مؤمنا أن الندريس غير نافع وغير مهم ، وأن العلوم التي يقوم بتدريسها غير مهمة وغير نافعة ؟

إى وربى 11 إن الحال هو الحال، والناس هم الناس، والعلم هو العلم، ومواد التعليم ببغداد ؛ هي عين مواد التعليم بنيسابور، سيا أنه إذا عاد إلى نيسابور؛ فسيجد لها منهجا معيناً ، ونظاما موضوعا ، لا يملك المدرسون تغييره، ولا يقدر الأساتذة على تبديله ، فهي علوم شرعية ، وما يدور حولها من اللسانيات والكلاميات ، اللهم إلا بعض الحرية للأستاذ، وقليلا من حسن التصرف من المدرس.

هذا - أولاً - حيث عم الداء.

ب -- ومرصه الأطباء/

أما \_ ثانيا \_ فقد مرض الأطبأء .

نم ، الغزالى يريد أن يفهمنا : أن علماء العقول قد ضعفت ، وأطباه الأرواح قد مرضت .

ولكن أليس هو نفسه واحداً من هؤلاء ١٢

فهل هو ضعیف ومریض ۱۹

يجيبنا على هذا السؤال قائلا: إنه طبيب قوى . الرغبة علام، والمقدرة تتفجر منه، وفضح هؤلاء الذين ينشرون الشبهات، ويتعلقون بالأوهام،أيسر عنده من شربة ماء .

ولمن أيضاً : ﴿ أَنْ نَفْسَهُ مَلَيْنَةً بِالرَّعْبَةِ لَلْقَتْدُرَةُ وَلَدْحَضَ الرَّأَى الخَاطَلُ وَ حوالنظر غير للستقيم ، حتى أن فضح هؤلاء عنده أيسر من شرية ماه > (١) .

فهو العالم بكل فن ، السابح في كل نهر ، حيث خاص بحار الفلاسفة ، والباطنيين ، والمتكامين ، والصوفية .

نع ، أحس أيضاً : بأن فضح هؤلاء « ما دام قادرا على ذلك متمين عليه . ومحتوم لديه ، (٢) .

هذه هي الأسباب التي دفعت الغزالي إلى الخروج من عزلته ، وها نحن آولاء سنتناولها بالنقد والنحليل:

١٤٦ – مدى صرق إمساس الفزالى بأسباب عزلته

اً — نعم فقد عم الداء

أما أنه قد عم الداء وأشرف الخلق على الهلاك 11

فلماذا ؟

هل حدثت حادثة قوية تشعر بالفرق بين حال العامة الآن، وبين حالهم قبلا ؟ ا

هل فتور دينهم ، وضعف إيمانهم ، الذي يرجع إلى خوضهم في الفلسفة ، وتشبثهم بأوهامها ، وبالتصوف وتعلقهم بحثالاته ، وبالعلم وتمشقهم بشبهاته ، وبالإمام ومعصوماته ، لم يكن موجوداً قبلا ؟

هل حالهم الآن أيس كحالهم سابقاً ، عندما ناضل الفلاسفة ، وخاصم

<sup>(</sup>۱) ( مثقذ مر ۱۷ ﴾ · (۲) ( مثقذ ص ۸۸ ».

١ ــ « لعجزه عن إظهار الحق بالحجة (١٠) .

کیف هذا ، مع أنه قوی وقادر ۱۶ ففضحهم() بالحجة طبعا  $_{-}$  عنده آپيسر من شربة ماء<sup>(۱)</sup> .

٢ ـ ولأنه يشعر بأنه ولن يمكنه أن يستقل بكشف هذه الغمة ، ومصادمة · هذه الظلمة ، والزمان زمان الفترة ، والدور دور الباطل (¹) » .

إذاً: هو يشمر بضمنه، وبعدم قدرته على الاستقلال بمجابهة هؤلاء الضالين. إذاً : هو ليس بقادر على فضحهم مادام غير قادر على مجابهم ومحاجبتهم . ٣ -- « ولأنه سيعادى أهل الزمان بأجمعهم ، إذا اشتغل بدعوة الخلق عن طريقهم إلى الحق ، وان يمكنه أن يقاومهم ، فكيف يعايشهم ؟ » (°).

إذاً : هو يخاف الناس ، ويخاف مقاومتهم ، ويعمل على عــدم معاداتهم ، ً لأنه يعايشهم ، ولابد أن يسالمهم .

وهنا يجبعليه أن يسكت على امتهان الدين، ودوس حرمات الإسلام ١١ نعم: لأنه يريد أن يعيش ، ويعيش في سلام ، وأمان واطمئنان ، أما اقتداؤه بالمرسلين 1 وبالنبي 1 وبالآيات القرآنية التي رددها بعد أسطر ! وفي نفس الصفحة 1 مثل:

نَم ؛ إنه يريد أن يفهمنا : أن هناك مريضاً ، بل مرضى كثيرين ، وفي خطر ، ومشر فين على الهلاك !!

بل هناك وباه ، قد عم الناس أجمعين !!
يسمد نعم ، وهناك أيضا أطباه ، ولكنهم مرضى ، وكيف يداوى المريض

ويريدِ أن يفهمنا أيضاً: أن هناك طبيباً، يعرف سر جميع الأمراض، إذ زاولها وخبرها جميعا ، وهذا الطبيب ، قوى وقادر على أن يمنح الشفاء ، د ککثرة خبرته ، وطول تجاربه ومرانه .

إِذاً : من هم المشر فون على الهلاك؟

هم الناس جميعا 11

ومن هم الأطباء المرضى ؟

هم الموسو،ون بالعلم ، والغلاسفة ، وبعض الصَّوفية !!

ومن هو الطبيب الراغب، القوى القادر؟

هو حجة الدين ، وإمام المسلمين ، أبو حامد الغزالي ال

غم ، هذا هو ما يريد أن يفهمنا إياه .

١٤٧ -- العقل البالحق يعلق ماخفى واستثر

إِذاً : فالواجب على الغزالى ، أن يقوم من فوره ، ليمنح الناس طبه ، ولينتشلهم من الهلاك .

ولـكنه يترخص، ويظل معتزلًا الناس، لماذا ؟

<sup>(</sup>۱) ومنقذ س ۸۸۵.

<sup>(</sup>٢) ترددت كلمة فضح كثيراً، ولكن حرصت عليها لأنها الفظة الغزالي ولو أنه عبر عنها بالإنضاح .

<sup>(</sup>٣) منقذ س ۸۷ » .

<sup>(</sup>٤) منقذ ص ٨٨ ٪ .

<sup>(</sup>ه) ﴿ منقذ ص ٨٨ ﴾ .

ولـكن لماذا حرص أيضا على أن يفهمنا ، أن الأمام أمره أمر إلرام، لدرجة أنه لولم يقبل أمره ، لحصلت القطيعة بينهما ؟

لماذا قال هذا ؟!

هل كانت نفسه توسوس إليه بالبقاء فى العزلة ، مع أنه تمنى قطعها ، ولم يمنعه إلا عدم وجود السلطان بجواره . يسنده ويقويه ؟ 1

وأيضا قد يكون ١١

١٥٠ -- إغضاب الله والناسى ، ولا إغضاب السلطان !

ولـكن: لماذا أغضب الغزالى الله هناك، فلم يأمر بالمعروف، ولم ينه عن المنـكر، بل يترخص في الاعتزال؟؟

ولـكن: لماذا يخاف عداوة الناس، ومضايقتهم له في معاشه، ويترخص في الاعترال أيضا هناك ؟؟

بينًا لايترخص هنا في الاعتزال أيضا أمام أمر السلطان، فلا يسمع قوله، ولا يلبي دعوته 11

قد يمكن أن يعتذر عنه: بأن سبب الترخص قد كان بسبب خوفه على على نفسه ؛ من أن يضايق في معاشه ، وحرصه على صلته بالناس ، ولكن : لما أنى السلطات فبدّل من ضعفه قوة ، وغيّر من خوفه جرأة ، وجب عليه العمل حينئذ .

نعم : هي معاذبر ا يُعتقدالغزالي أن حلقاتها محكمة ، و.قدماتها متسلسلة 11

« ولفه كذبت رسل من قبلك ، فصبروا على ما كذبوا ، ٠٠
 وغير ذلك من الآيات » .

فلایهم ، ولیسکت الغزالی ، ولیبق علی عزلته ۱۱ م ۱۶۸ ــ مقدمات محکم: لتنهج مایرید الفزالی

يخلص الغزالي بعد أن حاك ما تقدم إلى قوله :

إنى أرى: أن ذلك لايتم إلا بزمان مساعد، وسلطان مندين قاهر (١٠) -نعم، لأن هذه النتيجة التي انتهى إليها، هي ماستكون مقدمة، ليرسل على أثرها نتيجة أخرى، فيقول:

• ولكن ، قدر الله داعية سلطان الوقت من نفسه — لا بنحريك من خارج — فأمر أمر إلزام بالنهوض إلى نيسابور لندراك هذه الفترة ، و بلغ الإلزام حدا كاد ينتهى — لو أصررت على الخلاف — إلى حد الوحشة > (٢).

١٤٩ — العقل الباطق يعلن ماخفى مرة أخري

ولكن : لماذا حرص الغزالي على أن يفهمنا أن ذلك ، كان بدافع من نفس السلطان ، لا بإشارة من خارج ؟

فهل سمع أن أحدا بمن يهمهم أمره ،أو بمن مخلصون له النصح ، ويصدقون له القول من بطانة الإمام ، أشار عليه بذلك بناء على تلميح من الغزالى ، فاضطر أن ينفى هذا 1

قد يكون 11

<sup>(</sup>۱) ﴿ مَنْقَدْ سَ ۸۸» . . (۲) ﴿ مَنْنَدْ سَ ۸۸» .

أَلَم بحفظ الغزالي القرآن قبل أمر الإمام له ؟!

ألم يحفظ الآيات السابقة ؛ عندما سكت عن الأمر بالمعروف. والنهى عن المنسكر ، خوط من عداوة الناس ، ومضايقتهم له في معاشه ؟!

ألم يعرف ؛ أنه لاينبغي له أن يكون الباعث على عزلنه وسكوته ، الراحة والكسل؟!

نم : الغزالى يمرف كل ذلك ، وهو واع لسكل هذا ، عارف لما يقول ، مثيقظ لما يكتب .

ولكنه اعتزل وابتمد ، فأراد أن يشرع العزلة والخلوة ، فيأتيك بالأدلة ، ويجمع لك البراهين ، ويحشد لك كل مايستطيع ، تدليلا على صحة مافعل .

ولكن السلطان يأمره بعدم العزلة ، وبالنهوض إلى نيسابور ، فأراد أن يشرع العمل ، والتدريس والنضال ، فيأتيك بالأدلة ، ويجمع لك البراهين ، ومحشد لديك كل ما يستطيع ، تدليلا على صحة ما سيفعل أيضا !!

نعم : يريد أن يجعلك توقن أن مافعله كله حق ، وأن الحق هو كـل اسيفعل ! !

فالحق لديه حق ، لا لأنه حق في ذاته ، واكن لأنه مايريد!!

۱۵۲ – تشابه فی الته کمیر بین خروج الغزالی من بغداد وترکه التدریسی، وین دخول نیسابور وعودت إلي التدریسی

وأيضاً: توجه ملاحظة هامة ودقيقة على أسلوب الغزالي الفــُكري عندما

ا ١٥١ -- العقل الباطى بعلى ما استدر مرة ثالثة . أو الفرالي يعظ نفسه عمر على الناس عليه الله على على الناس عليه الله على على الناس عليه الله على الناس عليه الله على المناه إن سبب الرخصة في الاعتزل قد ضعف « أى لم يبطل » إذاً : فني إمكانه أن يستمر على العزلة .

هذا ما يريد أن يفهمنا إياء ، لأنه يريد أن يقول لنا كلاما بعد ذلك ، ولأنه يريد أن يجرد من نفسه غزاليا آخر يعظه الثلاله :

لاينبغى أن يكون باعثك على ملازمة العزلة ، السكسل والاستراحة ،
 وطلب عز النفس وصونها عن أذى الخلق !!

ألم تسمع قول الله تعالى ؟

بسم الله الرحم الرحم ، ألم ، أحسب الناس أن يتركوا أن يقونوا آمنا وم لايفتنون . ولقد فتنا الذين من قبلهم ، فليعلمن الله الذين صدقوا ، وليعلن الكاذبين .

أَلَمْ تَسْمَعُ قُولُ الله لُرْسُولُهُ وَهُو أَعْزُ خُلْقُهُ ؟

ولقد كذبت رسل من قبلك ، فصبروا على ما كذبوا ، وأوذوا ، حتى أتاهم مرنا ، ولا مبدل لكابات الله ، ولقد جاءك من نبأ للرسلين .

أَلَم تَسْمَع قُولَ الله جَلَّ جَلَّالُهُ ؟

بسم الله الرحمن الرحيم ، يس والقرآن الحكيم ، إلى قوله إنما تنذر من التبع الذكر » (٠) .

<sup>(</sup>۱) **« منق**ذ س ۸۸ و ۸۹ » .

خرج من بنداد، وترك التدريس ، وعلى أساوبه عند الرجع إلى نيسابور ، وعاد إلى التدريس .

فإننالو نظرنا إلى الماضى القريب ، ففحصنا أسلوب الغزالى الفكرى والنفسى ، بل واللفظى أيضا ، لوجدناه واحداً ، عندما ترك بغداد ، نافضا يده من التدريس ، وعندما عاد إلى نيسابور ، مقبلا على الدرس والتعليم .

فهناك : فى بغداد ، يبدأ بمررمظ أحواله وأعماله ، فيجد أن نفسه على شفة جرف هار ، فيغرق فى النفكم للخروج من هذه الشكوك ، ويظل مدة من الزمان ، يقدم رجلا ويؤخر أخرى ، وأخيراً يصح العزم « فيلجأ إلى الله الذى يسهل عليه الخروج من بغداد » .

فيترك الندريس جانحا إلى العزلة والفرار 11

وهنا: في العزلة ، يبدأ بمرامظة نفسه ، وخلوته واعتزاله ، فيجد أن نفسه أيضا على شفا جرف هار ، فيغرق في النفكم مدة من الزمان ، ليخرج من هذه المراك الشكوك ، فيقد م رجلا نحو الخروج من هذه العزلة ، ويؤخر أخرى ، فلا يتركها حتى يأمره الإمام ، وأخيراً « يلجأ إلى الله الذي ييسر عليه الحركة إلى نيسابور » وترك الخلوة ، والعودة إلى الندريس والنضال .

نعم؛ هناك فى بنداد، نرى أن أسلوبه التفكيرى ، وحيرته النفسية ، وما يدور بخلده من ممان وحجج ، وما يتلجلج فى ضميره من شكوك وهواجس ، بل مايلفظ به من أقوال ، ومايقوم به من أعمال .

نرى ذلك ؛ هو نفس الأداوب الذي قام به هنا في الخلوة ، ولو ضممنا هذا

إلى ماسبق من نقدات ، لنحتم علينا أن نعتة ـــد: أن الغزالي كان في كل ما يصدره ، إنما يرسله من عقلية واحدة ، وتفكير واحد ، ومنطق واحد ، ولمغاية واحدة ، ويسير نحو هدف لم يتبدل .

اللهم: إلا تغاير ضئيل، وتباين أضأل، أراد أن يرجعه الغزالي إلى العمر الزمنى، وإلى الملابسات التي لابست عزلته وعودته، ثم المدة التي فصلت بين الحركتين ، حركة الخروج من بغداد ونرك الندريس، وحركة الدخول إلى نيسابور ومعاودة النعلم، حيث أنها تزيد على عشر سنين عدداً.

ولهذا النشأبه الأكيد، والتماثل الآكد بين الحركتين، ألا يمكننا أن نقول ؟:

إن الخلوة والمزلة ، لم نفد الغزالي شيئاً ،ا ، لا في روحه وتفكيره ، ولا في وسائله وغاياته ، ولا في علمه ويقينه ، ولا في شكه واطمئنانه .

أو بعبارة أدق : كانت خلوته وعزلته كما تقدم ، افتراضية فحسب .

نهم : هو ترك التدريسحقاً ، فر من بغداد بلانزاع ، اعتزل بالشامحقيقة ، اختلى بصخرة بيت المقدس ، وأغلق على نفسه منارة دمشق بكل تأكيد .

ولــكن : كَانَ ذَلَكَ كَلَه عَمَلا مادياً محضاً ، لم يشع من روحه ، ولم ينبثق من قلبه ، ولم يدفع إليه بوحى من ضميره ، وإلهام من نفسه .

ولهذا: فالدافع للحركة الأولى ، هو الدافع للحركة الثانية ، أو كما يقولون: ما أشبه الليلة بالبارحة !

١٥٣ - براء: المفطع ، أو حسى الخنام ، أو السبب المباشر لسكتاب المنفرّ

ولـكن الغزالي يشعر بـكل هذا ، فيريد أن يدلل على أن هذا الرجوع 4 وتلك المودة لايصح أن تثقد أو تجرّح .

هذا معملاحظة أنهذا التدليل ، هو السبب المباشر لتأريخ الغزالي نفسه ◄ واكتابة ﴿ للمنقذ من الضلال ، وللوصل إلى ذي النزة والجلال › .

نعم، شعر الغزالي بمذا النقد:

لأنه كان يدرس بنظامية بغداد ، وهي أرقى بكشير من نظامية نيسابور ، فهي عاصمة لللك ومقر الخلافة .

ولأن المواد التي تدرس بهده ، هي التي كانت تدرس بتلك ، فالمناهج واحدة ، والروح واحدة ، ونظام الملك هو الذي أنشأ هذه للدارس ، وحدد وسائلها ، وأهدافها جميعا .

فداذا ترك الندريس هناك ، وهو الآن يعود إليه هنا بعد عشر سنوات أو تزيد ؟

نعم : شعر الغزالي بـكل ذلك ، وبأن الأدلة التي تد.ما لك سابقاً غير كافية .

وشعر أيضا بأنك قد تحس أنه رحل إلى نيسابور ، لأنه أرغم من الإمام على ذلك .

فأراد أن يشرك غيره معه في الرأى ، وأراد أن يدلك على أن الصالحين ومناماتهم ، والمنصوفين وقلوبهم، والمسلمين وحاجتهم إليه ، كانت تبعث على هذا العمل ، وتدفع لذلك الخروج من العزلة ، والعودة إلى القدريس . فحدثنا بأنه :

بأن هذه الحركة مبدأ خير ورشد (٢) .

ح — وأن الله قدر تلك الحركة على رأس هذه للمائة ، حيث قد وعد الله بإحياء دينه ، وذلك بإرسال مصلح على رأس كل مائة (٣) .

فاستحكم لديه الرجاء ، وغلب عليه حسن الظن ، بسبب هذه الشهادات (١).

١٥٤ -- العقل الباطى يظهر ما استتر مرة رابعة

وأخيراً ، ها أنت ذا تلمس أن الغزالى ، كا حدثنا هوبذلك ، أصبح : ١ — قائد حركة كلها خير ورشد (٠) .

٢ \_ مصلح القرن (1) .

٣ \_ مبعوث الله لإحياء دينه (٧) .

هذه ممان ألصقها بنفسه ، وخلعها على شخصه ، ولو واتنه على لسات الصالحين ، الذين رأوا في مناماتهم مايدل على ذلك .

لا أريد أن أفرض أن الغزالي لايفهم قيمة الأحلام في الإسلام ، إنما الذي لاشك فيه أن الغزالي يعرف جدالمعرفة ، أن الإسلام دين المنطق السليم ، والعقل

<sup>(</sup>۱) همتند س ۸۹ م و (۲) « منقد س ۸۹ » . (۳) « منقد س ۸۹ » أ

<sup>(</sup>ع) « منقذ س ٩٠ ٠ (ه) « منقد ص ٨٩ » ٠ (٦) « منقذ ص ٩٩ »٠

<sup>(</sup>۷) لامنتذامن ۸۹ ،

# الباب التابع اعتذاران

ا ــ الاعتذار الأول ، وهو اعتذار غير مقبول

لانزاع فى أنه توجد اعترافات للغزالى فى المنقذ — كما رأيت — هى غير مطابقة للواقع، والغزالى حيثها اعترف بها كان متأكداً أن اعترافه هذا غير صحبح.

١٥٧ - اعتراقات الفزالي صادقة من الناحية النفسية ، ولسكن لحبيعته البشرية لم تمكنه من تحقيقها !!

ولكن : هلا يمكن أن يعنذر له في أهم اعترافاته ، وهو تركه التدريس ، ورجوعه إليه ، فيقال :

إن الغزالى عندما اعترف: بأن نيته من التدريس ، كسب الجاه والشهرة . وعندما اعترف بأن رغبته عند هربه من بغداد ، هي خاوته بالشام ، واعتزاله الأهل ، والمال ، والوطن .

أقول: عندما اعترف بدلك ، كانت في الواقع هذه النية ، وتلك الرغبة ، عن صدق في إحساسه ، وإخلاص في ضميره ، وبدافع من وحي شعوره ، وإلهام من قرارة نفسه ، وكان فعلا ، يريد أن يسير السيرة الصوفية الحقة ، من زهد في الدنيا ، وترك كل العلائق تركا تاما ، والانخلاع من مشاغل هذه لحياة ، انخلاعا كاملا أكيدا .

الحر ، لادين الرؤيا والأحلام ، والمنامات والأوهام ، أو على الأقل ، كان يجب عليه أن يعرف هذا 11

١٥٥ — باسم الله مجراها ومرساها

وأخيراً : وفي ذي القدة سنة ٤٨٨ هـ ، تتحرك القافلة إلى الأمام . فباسم الله مجراها ومرساها . .

بسم الله مجراها من طوس ، وبسم الله مرساها إلى نيسابور .

باسم الله مجراها من الخلوة والاعتزال ، وباسم الله مرساها إلى الندريس والنصال .

١٥٦ - للحق وللتاريخ

إلى هنا: انتهى قلم الغزالي من تأريخه حياته، ومن إرسال اعترافاته، كما راد هو ·

وإلى هذا: ينتهى نقدنا، وتوجيه تلك الاعترافات ، كا يريد المنطق، والحق، والتاريخ ، مؤمنين بصدق كل كلة كتبناها، مخلصين في إرسال كل فكرة سجلناها ، متحملين كل المسئولية أمام الله؛ وأمام التاريخ ، وأمام الغزالي نفسه ؛ عن كل نظرية أصدرناها، معتقدين :

أن الله أرانا الحق حما ، ورزقنا اتباعه ، وأرانا الباطل باطلا ، ورزقنا
 اجتنابه(۱) » .

<sup>(</sup>۱) ﴿ منقذ ص ۹۱ ﴾

أقول: عندما اعترف ، كان يريد فعلا كل ذلك ، ولكن ما الغزالد إلا بشر ، بين جنبيه نفس – والنفس دأيما أمارة بالسوء – وبين ضاوعه قلب ، يحن إلى الولد ، والأهل ، والمال ، والأصحاب ، والوطن ، فلم يمكنه أن ينخلع من بشريته ، كما لم يمكنه أن يعرض عن الدنيا بسكليته ، ويتجه إلى الله ، بل ويفني فيه .

فرجع إلى ما كان ، وعاد إلى ما عزم على تركه رغما عنه ، سيا أنه كما صرح: كانت نينه من التدريس ببغداد ، كسب الجاه والشهرة ، أما نيته من الدرس بنيسابور ، فهني الدعوة إلى العمل الذي به يترك الجاه والصيت .
هذه نيته أولا ، وتلك نيته ثانياً ، ولسكل امرى و مانوى .

نعم: يمـكن أن يقال هذا ، ويعتذر عنه بذلك .

والكن: هل هذا العذر مقبول؟؟

ىنرى:

هل عرف الغزالي أنه لم يمسكنه أن يصل إلى غاية الشوط الذي أراده ؟ وأحس أنه عجز عن أن ينتهى إلى تلك الحالة التي ابتغاها ؟ والتي عمل لأجلها ؟ همل شعر الغزالي بذلك العجز وأحسه وعرفه ؟

أو لم يشعر بأنه عجز عن الوصول إلى ما أراد ، بل تأكد أنه قد وصل إلى ما طلب ، وانتهى إلى ما ابتغى ، مع إيمانه بذلك و يحققه من هذا ؟ نعم : لأنزاع فى أنه : إما أن يكون هذا ، أو ذاك .

١٥٨ - إحساس الفرالي بعجره عن الوصول إلى مابربر، ونقد ذلك
 فإذا كانت الحالة الأولى هي التي لابسته ، أي أنه أحس عجزه عن.

الوصول إلى مايريد رغما عنه ، فلماذا لم يصرح لنا بهذا ، سيا أنه قد عودناذلك قبلا ، عندما ترك التدريس بهنداد ، معلنا ضلاله ورياءه ، وأعوجاج طريقه ؟ 1

لماذا لم يعلنه، ويعترف به، سيما أنه الآن يفضى لنا بدخائل نفسه فى للنقذ، وهو يعلم أن الاعتراف مطهرة، وتوبة نصوح، ومن مظاهر القوة والإيمان 11

بل لماذا صرح قائلا: ﴿ إِنهُ وَصَلَ وَرَأَى أَنُوراً ، لا يُمَكِنَ إِحْصَاؤُهُ ا ، وَلا استقصاؤُهُ ا ، مُلَّ للتصوفين ، وانغمر في بحر الواصلين .

السكل هذا ، نضطر إلى أن نقول : إن الغزالي لم يحس هذا العجز ، ولم . يلمس ذلك الإخفاق .

١٥٩ -- إحساس الغزالي بوصول إلى ما يريد ، ونفر هذه النظرية

أما وقد بقيت الحالة النانية ، وهىأن الغزالى لم يشعر بذلك العجز ، ولايهذا الإخفاق ، بلأحس أنه وصل إلى مايريد ، وتأكد أنه انتهى إلى مايطلب ، فما علينا إلا أن نتناول تلك الحالة بالدرس والتحليل .

نعم إن تصريحات الغزالي واعترافاته ، تؤكد لنا خطل ذلكالزءم ، وضلال . هذا الرأى .

۱ - إذ تراه : عندما تصدق نيته ه و تصح عزيمته على الخروج من .
 بغداد ، والهرب من الزياء ، يقع فى الرياء عن عمد وقصد ، حيثما يتظاهر بالخروج ،
 إلى الحج ، وهو يبطن فى نفسه السفر إلى الشام ؟

ولو كان مقتنما بأن التدريس رياء وتخبيل ، ما كان يمكنه أن يترك الرياء . ليقع في الرياء والتحايل عماً واختياراً .

حوزاه: عندما يعزم على ترك الجاه ، وحياة التدريس ، يخاف عن تنبه وتيقظ ، أن تألف ننسه الحياة الجديدة ، حياة الهدوء والراحة ، فلا تتيسر له معاودة الدرس والتعليم .

وثراه: عندما يترك التدريس، لأنه تضليل و نير نافع وغير مهم،
 ينيب عنه أخاه.

ع \_ و نراه : عندما تمترض عليه أثمة بغداد ، بأنه كيف يترك أعلى . منصب في الدين ، يقول لحم : إن ذلك مبلغكم من العلم ، فهناك :

منصبأعلى وأهلى، هناك مناصب وألقاب. هناك مصلح القرن، ومجدد المائة، ومبعوث الله .

والولد ، ولراه : عندما يقول : إن شرط الخاوة ، الإعراض عن المال ، والولد ، والوطن ، وعدم الاشتغال بأى شيء ، حتى قراءة القرآن ، يصرح فى نفس الصفحة ، بأنه أحب المال فاستبقاه ، والأولاد فصحبهم ، والوطن فحن إليه ، والتأليف فكتب إحياءه ، والدرس فعقد حلقات الوعظ والإرشاد .

٣ - وثراه : يعلم جد العلم « أن كل هذه العلائق كانت تغير فيه وجه المراد ؛ وتشوش عليه صفو الخاوة » كما يتول هو نفسه .

أى أنه ، لم يمكنه أن يصل إلى مايريد فملا ، وصولا كاملا أكبداً .

٧ - ونرى : ﴿ كَا يَصِرِح ﴾ أنه يعمل كل هذا : من هرب ، وخلوة ،
واعترال ، ليسير على النهج الصوفى ، ﴿ كَا كَانَ حَصَلَهُ تَمَاماً مَن عَلَوْمَهُم ﴾ كما أحس ذلك بدا فع من نفسه .

٨ -- وثراه : يعرف أنه ترخص فى إغضاب الله ، فلم يأم بالمعروف ،
 ولم ينه عن المذ. كر .

عن الإسلام - مع أنه صرح بأن ذلك.
 متعین علیه ، ومحتوم لدیه ، حیث لاطبیب سواه - لأنه یرید أن یعیش فی.
 هدوء ، وسلام واطمئنان ، بدلا من معاداة الناس ومقاومتهم .

١٠ و نراه : يعرف أيضا ، أنه قام إلى الأسر بالمهروف ، والمنافحة عن الإله من التدريس بنيسابور ، لأن السلطان أمره أمر إلرام وتحتيم .

1۱ - وأخيراً : فرى الغزالى يكتب ؛ وهو يفهم ما يكتب ، ويعترف ، وهو عارف بدقائق اعترافاته ، ويقول؛ وهو متيقظ لكاته ، ويكتب بالعربية به وبأسلوب جزل اللفظ مستقيم المهنى ، فلا يمكن أن يقال : إن اللفظ قد خانه ، أو أن التعبير قد جره إلى مالا يريد ، أو أنه يحمَّل ألفاظه مالاتحتمل وتطيق م

#### ١٦٠ - استنباط هام

لحكل هذا ؛ فنحن نعتقد بسبب هذه النقاط:

أن الغزالي يعرف: أنه لم يصل إلى مايريد .

وأنه يؤمن: بأن كل مافعله كان غير موصل له .

ويؤمن بأنه: لم يحس هذا الوصول .

ويؤمن بأنه: غير صادق في هذه الاعترافات المرتجلة المخترعة ﴿

كَمَا نَعْتَقَدُ نَحُنَبَأَنَهُ اصْطَرَ إِلَيْهَا ، فَسَاقَهَا مَتَنَاقَضَةً مَنْهَافَقَةً ، وبأَنَهُ أَرَادُ الدَفَاعِجَ عَنْ قَضِيةً ، أَر كَانَهَا مَنْهَارَةً مَنْدَاعِيةً ، فَفُرضَ صلابة هذه الأركان ، ثم فرض صحة عن قضية ، أركانها منها منها تصديقه والإيمان به .. هذه القضية ، ومن ثمّ ، أعلن للناس هذا الفرض ، وطلب منهم تصديقه والإيمان به ..

بعد هذا: أرانى مضطراً لأن أقول: إن هذه الاعترافات:

الوصول إليه ، فأعلن للناس هذا الدجز ، وأبان لهم ما اكتنفه من عقبات .

الوصول إليه ، فأعلن للناس هذا الدجز ، وأبان لهم ما اكتنفه من عقبات .

د حوليست باعترافات رجل ، أراد هدفاً ، واعتقد أنه وصل إليه ، بيمًا لم يصل فعلا .

ح \_ ولكنها: اعترافات رجل، أراد هدفاً ولم يصل إليه، وعرف أنه لم يصل إليه نعلاً.

ومع هذا : فقد أراد أن يحمل الناس على التصديق بأنه وصل ، فساق الأدلة ، وأرسل الاعترافات ، من هنا ، ومن هناك ، متمافقة متخاذلة ، متنافضة متعارضة ، لاتنتج نتيجة ، ولا تُنهض حجة ، ولا تصحح قضية .

ب\_ الاعتدار الثاني: وهو اعتدار مقبول

ولكن: هلا يمكن بالبحث والتنقيب، والفرض والتأويل، أن نعثر على عذر نعتذر به للغزالي ؟

ا 1.7 - الفرّالي هج الاسلام ، ورجل الدين ، لدى علماء المسلحين فالغزالي : حجة الإسلام ، وإمام للسلمين ، ومستولف الشريعة ، وكاتب الإحياء ، وعالم الأصول ، وعماد المتكامين ، وهادم الفلسفة ، ومسفه الباطنيين ، ووزهيم المتصوفين .

والغزالى : رجل الشريعة والحقيقة ، عالم الظاهر والباطن ، هو بين العامة محترم ، وبين الخاصة مبجل ، تآ ليفه في كل منزل ، وعظاته وأوراده في كل بيت، يلهج بها لسان كل مسلم ، فهو مقدس من مسلمي السكرة الأرضية بلامنازع .

١٦٢ - الغزالى فيلسوف الاسلام ، لدى المستشرفين

هذا في العالم الإسلامي ، أما في العالم الأوربي، أو بعبارة أدق ، عدالم المستشرقين ، فهو فيلسوف الإسلام الوحيد ، وهو رجل الفكر الحر ، في ظلمات العصور الوسطى ، وهو بطل الحرية الدينية أيضاً ، وهو الرابع في الإسلام ، بعد محمد عليه السلام ، وبعد البخاري والأشعري ؛ كما قال زويم «على ، ا أذكرى . ومن الغريب أن هذا الكتاب ، كتاب الغزالي « المنقذ من الضلال ، والموصل إلى ذي العزة والجلال ، الذي أرسل فيه اعترافاته ، والذي به أرخ حياته ، والذي فيه كشف للناس عن دخائل نفسه ، هذا الكتاب هو الذي رفعه حياته ، والذي فيه كشف للناس عن دخائل نفسه ، هذا الكتاب هو الذي رفعه

إلى مصاف كنير من الفلاسفة الغربيين ، « أمثال سانجوستين ، وسان تو ازو ه و بسكال ، وديكارت عينما أذاعوا مذكراتهم واعترافاتهم ، مثبتين فيها تاريخ حياتهم ، سلفرين بين سطورها عن النفس الإنسانية ، ورسلة على طبيعتها ، لم يحجبها رياء ، أو دجل ، ولم يسترها نفاق ، أو تضليل .

١٦٣ - اعتراف الغرالى: قوة وإيمان

والغزالى أيضاً: هو الذى كتب فيه الكتاب، والذي ارتفع على أكتاف دراسته، كثير من البحاث، والعلماء، من القرون الوسطى إلى الآن، وكلهم محترم له، مبجل لآرائه، مكبر لأفكاره.

وإذا كان هناك أى نقد قد وجه إليه ، فما وجه أبداً ، لـكتابه المنقذ 1 وما يحوى من اعترافات وآراه ، لأن المستشرقين ، والبحاث من المسلمين ، ما تصوروا تاريخاً أثبت وآكد ، من تاريخ رجل فى سن الحسين ، يكتبه بخط يده ، ويرسل الشاهترافاته ، تحوى مايشين وينقص ، فتنزل به إلى الحضيض ، كا تحوى ما يرفع ويسمو ، فتصعد به إلى أعلى الدرجات .

وعلى كلا الحالين ؛ فهو اعتراف ، والاعتراف داعما وأبداً ، •ن دلائل القوة ، وعلائم الحرية الفكرية • والإيمان العميق ·

178 - الغزالى أستاذ الفلاسفة الدينيين الأوربيين فى العصور الوسطى والغزالى أيضاً: هو الذى تقلمة عليه فطاحل الفلاسفة الدينيين ، الأوربيين فى العصور الوسطى ، أمثال سائ تومازو وأشباهه ، فأنخذوا الواحم حجة دعوا بها دعائم الدين السيحى كدين ، أمام هجمات الفلاسفة ، ونظريات المتغلسفين .

١٦٥ - إذا : ماذا بقى للاسلام مى رم ل إذا كان الغزالي كسر لك

وإذا كان الغزالي ، وهو علم الإسلام الخفاق سيوصم بهذا :

اعترافات غير صادقة ، وآراء غير مطابقة للواقع ، وهو حين يعترف ، يعلم ويتأكد ، أنه يقول الايطابق الواقع ، وإنها يتحدث بما نبت فى أفكاره حين الكتابة من آراء ، ويعترف بماكان يجب أن يكون ، على أنه هو المثل الأعلى ، الذي يجب أن يحفظه له التاريخ .

إذا كان الغزالي وهو العلم ، وليس للمسلمين علم يساويه ، ينزل إلى هذا الدرك ، فماذا بقى للمسلمين بعد ذلك ؟ 11!

١٦٦ - كيف ندنزر للفزالي

فهيا ١١ لنبحث عن عدر نعتدر به للغزالي .

وهيا النصرالفكر، ونرهف الحس، وندقق النظر، مرة، بل وألف مرة، علنا نفترعلى مايقيله من عشرته، ويرفعه من كبوته، ويدفع هذا التناقض وذلك النمارض، ولو كان عذراً لايرضى الحق الخالص، ولايط من المنطق السليم. ولحكنه على الأقل، عذر يرضى كبرياءنا، ويدمل جرحنا، ويبقى على أعظم زجالنا، وقد يكون هو الحق والصواب.

نعم ، هيا بنا ١١ ...

ومن آراء الغزالي ونظرياته، نستمد العون والنونيق .

١٦٧ -- الغزالي تجيز السكرب لسبب

يقول الغزالي في الإحياد ، تحت عنوان : ﴿ بِيانَ مارخص فيه من الكذب ي (١)

<sup>(</sup>١) ﴿ مُنْقَدُ سَ ١١٩ جِ ٣ مِنَ الْإِحْيَاءُ طَبِعِ ١٩٢٣ هِ بِالقَاعَرِةُ ﴾

#### يقُول الغزالي أيضاً:

« فهذه الثلاث ؛ ورد بها صريح الاسنثناء ، وفي معناها ،ا عداها إذا ارتبط به مقصود صحيح له أو لغيره .

ومما يلتحق بالنساءالصبيان، فإن الصبى إذا كان لا يرغب فى المكتب الا يوعد، أو تخويف كاذب، كان ذلك مباحا.

نعم روينا في الأخبار، أن ذلك يكتب كذبا، ولكن الكذب المباح أيضاً قد يكتب، ويحاسب عليه الإنسان، ويطالب بنصحيح قصده فيه، ثم يعنى عنه، لأنه أبيح بقصد الإصلاح، وكل من أتى بكذبة، فقد وقع في خطر الاجتهاد، فيعلم أن المقصود الذي كذب لأجله، هل هو أهم في الشرع من الصدق، أم لا؟»:

نعم ؛ إن الغزالى استدرك قائلا بمد ما تقدم : ﴿ وَهَذَا عَامَضَ جَداً ﴾ والحزم تركه ، كما لو أدى إلى سفك حدم ، أو ارتـكاب معصية كيف كان » .

١٦٨ - الصلة بين إبامة الغزالي السكذب ، وبين اعترافاته

إلى هنا انتهى كلام الغزالي .

خهل هناك من صلة ، بين ما أجازه الغزالى من إباحة البكذب لمقيمود

د اعلم أن الكذب ليسحراما لعينه ، بل لما فيه من الضروعلى المخاطب، أو على غيره ... فإن أقل درجانه ، أن يعتقد المخبر الشيء على خلاف ما هو غليه ، فيكون جاهلا . • . ورب جهل فيه منفعة ومصلحة ، فالكذب المحصل لذلك الجهل ، يكون مأذونا فيه ، وربما كان واجبا .

قال ميمون بن مهران: « الكذب في بعض المواطن، خير من

ي ﴿ يقول الغزالي أيضا ؟ :

د بمد هذا نقول :

الكلام وسيلة إلى المقاصد ، فكل مقصود محمود ، يمكن التوصل إليه بالصدق والكذب جيما ، فالكذب فيه حرام .

وإن أمكن التوصل إليه بالكذب دون الصدق ، فالـكذب فيه مبـاح ، إن كان أمكن القصود وأجبا ٠٠٠٠ >

ودال الغزالي، على أن الكذب يجوز فيه الاستثناء، فلا يكون حراما

« والذي يدل على الاستثناء ، ماروي عن أم كاثوم :

ماسمت رسول الله صلى عليه وسلم، يرخص في شيء من الـكذب، إلا في ثلاث:

الرجل يقول القول ' يريد به الإصلاح ·

والرجل يقول في الحرب.

والرجل يمدث امرأته ، والمرأة تحدث زوجها » .

صحيح كإصلاح، أو تعليم صبيان، أو ما عدا ذلك مما في ممناه، وبين اعترافات الغزالي في للنقذ ؟

نعم، إنك رأيت رأى الفزالى السابق: •ن إباحـــة الـكــــــة سبيل الإصلاح.

وقد رأيت أيضاً : أن اعترافات الغزالى ، هى تصحيح لموقفه ودعاية للطريقه ، ولطريق الصوفية الذى اعتنقه ، وتسفيه لكل ، اعداها من الطرق، وأنها اعترافات ، قد أسدل عليها ثوب الحقيقة ، وأطلق العناف في حيكها للخيال .

بعد هذا ، ألا يمكننا أن نعتذر للفزالي:

بأنه حينما أراد أن ينشر ذلك بين الناس ، وعند ما أراد أن يثبت طريق الصوفية ، الذي آمن بأنه هو الطريق الحق ، وسبيل النجاة ، اخترع قصة هو محورها ، وحاك رواية هو بطلها واستق بمض فصولها بما حصل له فعلا ، وأضاف لهذه الفصول ، بعض الحقائق المتمناة ، وجعلك تحس بعض الشكوك ، وتلمس شتى الهواجس ، وقد بزغت حين الكتابة فقط .

وهي أشبه ما تسكون « بالرتوش » والتزاويق ، التي تضيفها ريشة المصور على الصورة التي ينقلها عن الطبيعة ، فيجمع فيها بين الحقيقة والخيال ، ويقرن فيها الواقع بالمثال .

فعل الغزالى كل هذا: ليحبك القصة ، ويشبع فيها الحياة ، لنقوى على النضال ، فنفتح طريقاً لإقناعك ، وتحملك على أن تسير على ضوئها ، وتنهج النهج الذى رسمته ، وتخطو الخطوات الى أملتها .

وبدلا من أن يعطيك قصة مخترعة من أسابها ، بطلها وهمى ، وحوادثها لم توجه أصلا ، إلا في عالم الخيال ، كقصة حي بن يقظان مذلا . أعطاك قصة هو بطلها ، وصاحب حوادثها .

179 - الفايز تبرر الوسيان، مادام الضرر مفنوداً، ومادام المفصود عسنا نعم : وإذا كان قد كذب في هذه القصة ، فما كذب على أحد ، وإذا كان قد قال غير الحق . فما ضر إنساناً ، لأن الـكذب جريمة لما يتبعه من أثر، ولما يتلوه من نتائج ، وكما قال الغزالى نفسه : « هو حرام لما فيه من الضرر على المخاطب أو على غير د » .

أما هنا، وفي هذه الاعترافات، فهو يسكذب ملصقاً السكذب بنفسه لا بالناس . .

و نتيجة كذبه لن تضر أحداً ولن توقع أحداً في شر ٠٠٠ أو تأخذ بيد أى إنسان إلى تهلـكة ، أو تنحدر به إلى ضلال .

بل سنسير بالناس إلى الإرشاد والإصلاح ، أو على الأنل ، هو يـكذب الميدافع عن نفسه ، وليصحح موقفه ، ليـكون مثالا يحندى ، وتموذجاً ينتقد .

فهى على كل حال . قصة مخترعة ، قصة كما قلت أسندها لنفسه ، وفيها . بعض الحقائق الواقعية ، وبعض الحةائق المثالية .

وهدفه من ذلك: الإرشاد والنمايم ، وغرضه من هذا : الإصلاح والتهذيب.

۱۷۰ - سبب نفريم هزا الاعتزار ولسكن ما قيمة هذا الاعتذار ؟

ولأى سبب سقت أنا هذا الرأى ؟

ولو أنه قد لا يقنع كثيراً من المفكرين الأحرار والفلاسفة الأخيار الأطهار ، الذين لا يخشون فى الحق لومة لأثم ، والذى بريد الغرالى أن نخرطه فى فى سلكهم ، والذى بريد كثير من بُحّات المسلمين والمستشرقين ، وضعه فى مصافهم .

وإذا كنت قد أجهدت نفسى في نقد هذه الاعترافات ، وتحليلها وإرجاعها إلى أصلها ، وتحليلها اعترافات الى أصلها ، وكددت الفسكر ، وعصرت الذهن ، حتى أثبت أنها اعترافات لاحقيقة لها ، وأن تاريخ الغزالى الفكرى والنفسى - كاحسكاه هو نفسه في المنقذ - تاريخ غير مطابق للواقع .

إذا كنت معلت كل هذا . فلماذا سقت هذا الاعتدار إذا ؟

نعم ؛ إنى اعتذرت بذلك للغزالى ، وقد الله بين يدى اعترافاته هدندا المخرج ، حتى لا يتمارض الغزالى مع نفسه ، وحتى لا يتزل ان عرشه الذى بناه على مدى القرون والأجيال ، وحتى لا توجه إليه مهام النقد والتجريح ، وحتى لا يقال :

إنه قال اهترافات ؛ وهي غير صحيحة أصلا ، وبث بين أيدينا تاريخه ، وهو غير مطابق للواقع بتاتاً .

لأنه في الواقع: ما قال انـــا تاريخا، وما حـكي إلينا اعترافات وإنما

قل : قصة ؛ البسها ثوب الحقيقة ، وحسكى اعترافات ؛ أسدل عليها لباس الوقع.

فإذاً : الغزالي على هذا النحو والاعتبار؛ باق بكرامته، وباقية مه النقة به، والاطمئنان إلى أقواله .

١٧١ — وماذا بني إذاً ، بعد هذا الاعتذار ؟

نم: إن هذا اعتذار يبقى على النزالي ، كمكر له خلق الإسلام ، ونظر البحاث .

ولكن الذي لا شك فيه ، أنه مهما أو لما ، وخرّجنا واعتدرنا فقد ثبت : أن هـ نه الاعترافات : - اعترافات الفزالي - غير صحيحة ، حماتها .

وأن هذا التاريخ: \_ تاريخ الغزالى \_ الذى قصه فى المنقذ من الضلال . والموصل إلى ذى الوزة والجلال ، غير مطابق للواقع فى مجوعه .

وأن هذا الكتاب: \_ كتاب المنقد - ان يصبح بعد اليوم مصدراً « Fonte » من مصادر تاريخ الغزالي الفكرى ، ولا منبط تسبل منه حقائق تطوره العقلي ، والعلمي ، والنفسي ، وأننا عندما نؤرخ له ؛ يجب أن نبحث عن مصدر آخر ، نستقى منه كل ما نريد .

۱۷۲ -- وما قيمة الحنقذ إذاً ، بعد أنه يبقى هذا الاعتذار للفزالى كرامته والثقة به؟ وما قيمة المنقذ إذاً ؛ بعد هذا ؟

نم ؛ إن المنقذ يصبح بمد هـذا الإسفار ، وذلك الإيضاح ، ولما

يموى من اعترافات عناها الغزالي ، وأرسلها ليقنعنا بمطابقتها للواقع .

يصبح المنقذ جملة لا تفصيلا، شعاعا من الأشعة التي توضح لنا الفزالي ونفسيته ، وضياء يهـــدينا إلى الفكرة التي يجب أن نكونها عن الفزالي وعقليته:

كيف جاهد وجالد ؟ أساليبه ووسائله ؟ أهدافه وغاياته ؟ وهل الغاية تبرر الوسيلة ؟ أو الوسيلة والغاية جزء لا يتجزأ ؟

١٧٣ — أثر هذا البحث

٠٠٠ وهل وهل ٠٠٠ ؟؟

إذاً فما هو أثر هذا البحث ؟

نهم بعد هذا كله ، يمكننا أن نجمل أثر هذا البحث ، وأهداف تلك العجالة فها يأتى :

أولا — المنقذ ليس بتاريخ حقيق للغزالي

إن ﴿ المنقد من الضلال ، والموصل إلى ذى العزة والجلال » وما فيه ، ليس بتاريخ حقيقى لتدرج الغزالى الفكرى ، ولتطوره العقلى والنفسى ، ولن يعتبر بعد اليوم مصدرا لذلك .

وأن الاعترافات الى سجلها بين صفحات المنقذ، ليست باعترافات صادقة صريحة، مطابقة الواقع، وإنما هي اعترافات مثالية، كان يشمني الغزالي أن تـكونحياته على شاكلتها.

## يُ ثَالِنَا ﴿ تَارِيخُ الغَزَالَى فَى المُنقَدُ هُو قَصَّةً ، وأُبُوحَامِدُ بَطُّلُهَا

ولهذا فقد تمكون قصة الغزالى ، التى قصها فى المنقذ عن تطوره العقلى . والنفسى ، حكاية المقصود منها الإرشاد والإنقاذ ، ونشر أسلوب فكرى توجيهى ، يرى الغزالى أنه منقذ للناس من الضلال ، وموصلهم إلى ذى العزة . والجلال ، أما بطل هذه القصة : فهو الغزالى نفسه .

أما حقائقها : ففيها الواقعي الذي حصل ، وفيها المثالي ، الذي كان يتمنى الغزالي أن يحصل .

## رابعا – على المستشرقين وغيرهمأن يراجعوا ماكتبوا، فقد ينقضوا ماأبر موا.

ولهذا يجب على المستشرقين من الأوربيين ، والبحاث من المسلمين ، الذين اعتمدوا على المنقذ من الضلال ، في تأريخ الغزالي ، أن يراجعوا ماكتبوا ، فقد ينقضوا ما أبرموا ، ويحلوا ماعقدوا .

#### أمشال:

\_ (۱) آسين بـالاسيوس (۱) \_

- کارادیفو Carra de Vaux - جولد تسیهر N. Asin Palacios

<sup>(</sup>١)وهذا هو المستصرق الوحيد ، الذي وجه إلى الغزالي بمض سهام النقدوالتشكيك ، في كتبه التي كتبها عنه باللغة الأسبانية .

Gold .Ziher برانتل — Prantl ، نیکلسون — Gold .Ziher براون — T. J. de Beer — دی بور — M. Horlen ه تی بور — Brown او برمان — Obermann ، شهولدر — Schmoldera بادبییه .دی مینار — B. de Maynard ، نالینو — Nallino ، و بروکلان ، و ماسینیون ؛ و غیر م ... هذا إذا کانوا أحیاه ، أما إذا کانوا أمواتاً ، فعلی تلامذتهم ، و قرأه کتبهم ، أن یضموا هذا تحت أنظاره ...

ح ـ خصائص هذه العجاة ، أو الجديد في اسلوب ذلك البحث.

١٧٤ - مفدمات ونتائج

أول شيء يلفت النظر في هذه الرسالة ، أنها اتخذت الشكل الرياضي ، أي مقدمات ونتأج .

وكذلك انخذت الشكل الدراسى، فهى نقاط بسيطة شرحت، وأسئلة: أوردت أجيب عليها.

وقد أخذت الرسالة هذين الهدفين أساسا لها ، حتى لا يضيع وقت العالم المتخصص ، وحتى تأخذ بيد الطالب الشادى إلى مناهل العلم ، فنسهل عليه التحصيل ، وبجرته على النقد والبحث ، فهن كقنطرة بين الدراسة المدرسية ، وبين البحوث الجامعية ،

لأن هناك بحوثا ورسائل كثيرة ، مع أنها نحوى العلم والعلم الحق ، ما كان. أسلوبها المستفيض ، باعثاً للعلماء الحريصين على أوقاتهم ، ولانتأنجها المدفونة المبعثرة ، مشجعة للطلاب الشادين .

١٧٥ - إغفالها الاستشهادات وبعرها عن الالمالة

كذلك كانت الرسالة صغيرة الحجم ، غفلا من الاستشهادات التي لالزوم. لها ، بعيدة عن البحوث التاريخية غير المهمة ، التي أولى ما يكون بها بطون. الكتب ، وصفحات التاريخ · ۱۷۸ - ضرورهٔ لابرمتها

نم لانزاع في أن ذلك صحيح ! .

ولـكن: ماذا أفعل أمّامَ هاته المعانى التحليلية، وتلك النقدات العلمية مـ فهى عنيفة وقوية ؟

ولهذا فلابد أن تسكون تلك الأثواب التي تلبسها هاته المعانى ، وتلك الرسوم التي تحدّد هذه النقدات ، أقوى وأعنف . حتى تطيقها فلا تضيق بها ، وحتى تتحملها فلا تنهلهل عنها .

ماذا أفعل أمام هذه الفسكرة ــ فــكرة صحةهذه الاعترافات وقداستها ـــ التي أسدل عليها من السنين ، وكر القرون ، قوة ، ومنعة ، وصلادة ؟

هذه القوة وتلك المنمة وهاته الصلادة ، لا يمكن أن توجه إليها سهام النقد. والنشكيك ، أو تسلط عليها أضواء التحليل والتفنيد ، بممان ضعيفة ، وبألفاظ أضعف ، فتنقض من أساسها في لحظات وثوان (١) .

ولهذا وجب أن تكون تلك المعانى قوية ، وهانه الألفاظ أقوى هـ متكافئة متشاكلة مع المنقود ، هذا إن لم تكن تفوقه قوة وعنفاً .

وذلك أشبه ما يكون ، بكتلة جبلية ، زادتها الأيام والليالى « صخورة » وصلادة ، فأزالت عوا ال النعرية ، اهش ، نها ، ولم يبق إلا الصلد المهاسك .

وذلك : حتى لا بضيع وقت القارىء فالزمان زمان الحرب الخاطفة ، والدقيقة الآن من حياة الإنسان ، بل من حياة الإنسانية ، تعد بآلاف السنين .

وإنما الذي يمكن أن أقوله بكل جرأة ويقين ، أن جيم أفكارها مبتكرة (Origenale) وجميع ماصوبت نحوه ، لم يسبقني إلى التصويب إليه أحد ، مع كثرة الرواد ، ووفرة الرماة .

أما لليزة الرابعة والأخيرة والهامة ، فهمى الجرأة والقوة ، نعم ، الجرأة في معانيها ، وفي ألفاظها .

١٧٦ - جرأة معانيها

أما قوة معانيها، وجرأة أفكارها، فلاشى، فى ذلك مادامت المقدمات صحيحة، والمراجع المستقاة منها هذه المقدمات أصح، ومادامت الأمانة العلمية، حية متيقظة بين المقل والضمير.

### ١٧٧ -- مِرأة ألفاظها

أما عنف ألماظها ، فقد كان فى الإسكان أن تركون أهداً من ذلك حقًا ، وهذا هو ماوجهه إلى أستاذ كبير — كان لى المئل الأعلى ، وسيظل كذلك — لأنه يرى أن البعد عن هذا العنف اللفظى الشكلى ، أليق ما يكون مالبحث العلمى ، وبطبيعة العلماء .

<sup>(</sup>۱) لأنى على ما أعتقد لم أعرَّر على أحــد من البحاث والمستشرقين ، قــد نقد هــذهـ الاعترافات على النحو الذي نقدتها بتاناً ، حتى يمـكن أن يقال : إن هذا النقد قد بدي، فيهــ من زمن بعيد ، فتــكاثرت عليه النقاد ، واختلف إليه الدارسون .

فهذه السكتلة: لا يمكن هدمها إلا يمول يدُه من « الشوم والزان ؟ ، و نصله من الفولاذ ، والساعد الذي يمسكه ، كأنه قد من ذلك الصخر .

أما الضربة: فيجب أن تتناسب مع الهدف ، قوية ، تصطدم فتفتت ، عنيفة ، ترتطم فنأتى على كل ماوقف فى طريقها .

و إلا كنا بين الحقيقة والمثال:

كناطح صخرة يوماً ليوهنها فلم يضرها وأوهى قرآنه الوَعلُ

من أعمال المؤلف

#### من أعمال المؤلف

المجموعة الونية ، في نقه السادة الشافعية : وهو جزيوان أحدها في العبادات ، وثانيهما في المعاملات ، وقد جاء ، مقدمة الطبعة العاشرة :

د إن هناك فرقا هائلا بين الحينين: حين الطبعة الأولى و تلفكانت فى فبراير سنة ١٩٢٥ وكانت سى حوالى السادسة عشرة، وكنت تلميذاً بالسنة الأولى يمهد الزقازيق، وكان ذلك أول كتاب ألفته وطبعته وحين الطبعة العاشرة سنة ١٩٤٨ وسى قد تخطى الخامسة والثلاثين وقد حصلت على أكبر درجة علمية فى الفلسفة وفى التربية، واشتغلت بالندريس فى مدارس المعلمين، وكلية دار العلوم و .. (١)

La bensée Philosophique d, Al Gazali. الفكر الفلسفي للغزالي ٢ - الفكر الفلسفي للغزالي

وهو البحث الذي حصل به المؤلف هلى درجة دكتور في الفلسفة من جامعة رو اسنة ١٩٢٩ وبعد أن وافقت الوازارة على ابتمائه إليها وهو مدرس بمدارسها الأميرية ، وقد حصل على أكبر تقدير فيها ، وهو درجات ١١٠ من ١١٠ حيث أعطاه الأساتذة المتحنون المناقشون ـ وكان عدد عمشر أستاذاً ـ النهاية الكبرى لكل منهم .

<sup>(</sup>۱) ولد المؤلف في ۱ كتوبر سنة ۱۹۰۸ وحصل على الشهادة الأولية من المعاهمين الدينية سنة ۱۹۰۰ وعلى كفاءة المعلمين وكفاءة المعاهد الدينية وكفاء، دار العلوم سنة ۱۹۲۷ وعلى ديداوم دار العلوم العلما سنة ۱۹۲۹ وعلى ديداوم دار العلوم العلما سنة ۱۹۳۳.

٣ → الفلسفة السياسية للإسلام ١٩٤٨ وبالعربية سنة ١٩٤٨ الطبعة وقد طبع بالفر نسيه وبالإيطالية سنة ١٩٢٧ وبالعربية سنة ١٩٤٨ الطبعة الأولى، وسنة ١٩٥٥ الطبعة الثانية، وهو أول كتاب في العالم العربي يبرز العناصر الأساسية نفلسفة الإسلام السياسية كنظام للحكم الصالح لكل زمان ومكان، ويتلاءم وم أية نظرية سياسية في صالح الشعوب والأفراد، وقد جاء يمقد، ته حرفياً:

إن هذا النطام السياسي ، هو الذي بعث الدولة العربية والإمبراطورية الإسلامية ، وأننا إذا أنكرنا هذا النظام على الإسلام لسمره ومثاليته ، فإن الإسلام الحق ينكرنا كذلك ، وأن المسلمين سيظلون هكذا ، منطقهم غباء ، ودولتهم هباء ، إلى أن يؤمنوا ، بأن طريق بعثهم ، هو أن يتمرفوا الفلسفة السياسية لإسلامهم ، فتستجبب الأهدافها نبضات قلوبهم ، وبأن طريق تحريرهم ووحدتهم هو أن يصارعوا بالوسائل العلمية العملية الإنهاض دولتهم ، فيريقوا في سبيلها حماءهم ، وبأنه هنا ، وهنا فقط ، يمكن أن يعود الإسلام كاكان ، إمبر اطورية تصفق على جنباتها أمواج المحيطين ، الهادى شرقا ، والإطلنطي غربا ، وبأنه بدون تحقيق هذه الأهداف ، أهداف الفلسفة السياسية للإسلام ، وبنير بدون تحقيق هذه الأهداف ، أهداف الفلسفة السياسية للإسلام ، وبنير فلستمال تلك الوسائل ؛ وسائل ثورة الإسلام ، فلن يكون للإسلام دولة قط ،

٤ - أهداف الفلسفة الإسلامية: وهو يقدم لأول مرة في الناريخ الإسلامي،

(۱) وقدر مى المؤلف بسبب هذا الكتاب فالسجن سنة ١٩٤٨ لأنه هاجم فيه الحكم الملحكي مقرراً أن ملوكة وحكامه كعمانه الانجليز ، عصيانهم واجب ، واغتيالهم فرض هيئى ، كما رسم فيه طريق الثورة فأكد شرعيتها بل حتميتها ، وبذلك كان هذا الكتاب هو الأثون الذي صهرت في بنوده الثمانين الثورة التحريرية المصرية العربية .

الفلسفة الإسلامية كما له أدواره وتطوراته ومدارسه ، مع إبراز كل مدرسة وربطها بأساتذتها وبمنهجها وبأهدافها ، ومع بيان تدرج هذه الفلسفة من نشأتها إلى ازدهارها ، ثم إلى ضمفها وخفوتها ، حتى عصور نا هذه .

• - التصوف الإسلامي إبين الفلمة والدين : وهو بحث يقدم لأول مرة في التاريخ العربي ، التصوف الإسلامي كملم إسلامي متكامل ، له نشأته وتطوراته ، وأساتذة كل طور حتى عصر نا هذا ، وقد برزت في نهاية الدكتاب بروح المؤلف التي تدعو إلى الجهاد وطرد المستعمرين لدول الإسلام عندما قال : إن الاستعار خير منه الكفر بالله ، والإيمان بالشيطان ، فما اجتمع في قلب مسلم عبودية خالق وطاعة لمخلوق ، وما استحق أن يسمى مسلما من أسلم حريته لغير الله » .

7 - نظرية السببية بين مفكرى الإسلام وأوربا Princibio della Causalita وهو بحث فلسفى مقارن، نوقشت فيه الآراء الفلسفية التي دارت حول السبب الأول و الخالق الأول و ٠٠ كا برز فيه رأى الإسلام، مع صراحة في البحث، ودقة في النتائج.

٧ — حاضر يافندم: وهي محاضرات في التربية وعلم النفس، ألقاها المؤلف هلي طلبة الحكاية الحربية، وعلى الطلبة الجاء بين، عندما قاد طلبته، وهو أستاذ لهم، بكلية دار العلوم سنة ١٩٤٧ للحصول على درجة ضابط احتياطي وفعلا حصل عليها، وكان هذا العمل منه عوذجا لروحه الوطنية العالية إذ كان يمارس معهم تدريباتهم العسكرية كطالب منلهم سواه بسواء.

وعندما دق ناقوس الجمادعند إغارة الفرنسيين والإنجليز والإسرائيليين

على مصر سنة ١٩٥٦ أختير كضابط احتياطي قائداً لمسكر كلية الأداب بجامعة عين شمس ثم أركان حرب لواء الجامعات المساعد، ثم قائداً للسكتيبة التي كونها من طلبة الجامعة ليعسكر بهم في مسطرد، وهي الخط الثاني للمركة بورسميد.

A — هجرة الرسول إلى عرب الأنصار: وفيه يقدم المؤلف تاريخ الأنصار قبل بعثة النبى بقرنين من الزمان ، كا يبين دورهم المام في تأسيس الدولة الإسلامية ونشر الرسالة المحمدية ، على مدى أربعة عشر قرنا من الزمان ، مع ربط نسب الأنصار المرجودين حاليا و والمؤلف من أحفادهم ، في البلاد المصرية والعربية الأخرى بهؤلاء الأنصار الأقدمين ، وقد صدرت له كتب أخرى في هذا الموضوع مثل: عرب الأنصار في مصر ، الأنصار والإسلام ، شعراء الأنصار

٩ - جريدة الأنصار : وقد صدر المؤلف العدد الأول منها سنة ١٩٤٦ عقال عنوانه : بدء وهمد ، أما البدء فياسم الله ، وأما العمد ، فإلى الله أولا ، وإلى الوطن ثانيا ، وإلى الأنصار ثالثاً .

نعم إلى الله أولا: حيث نملن كلمه ، و نعلى رايته و بير قه ، ذلك البيرق (١) الذي كان حمله وقفا على أجدادنا الأنصار ، يوم كان الإسلام جهاداً وقتالا ، وحين كان الدين المحمدى فدائية و نضالا ، وإذا كان آباؤنا الاقدمون هم الوحيدون الذين أسلموا طواعية واختياراً ، فآووا محداً و نصروه ، حين فر من أهله بده وحين ازور عنه الدرب قاطبة ، فنحن أبناؤهم قد ورثنا هذا الدين ، وورثنه معه الغيرة في الدفاع عنه ، واللهغة على حمايته

نعم وإلى الوطن ثانياً : هذا الوطن العربي ، مركز الوحدة العربية الشاملة والذي حمل أجدادنا لسكانه الأقدمين ، الفتح باليمين والقرآن بالشمال ، فذللوا الله علمه بسيوفهم بل بدمائهم ، ونشروا الدين بعلومهم بل بقلوبهم .

نعم وإلى الأنصار ثالثاً: نعم أيها الأنصار، وسنكون والله كاكان آباؤنا الأولون، خدما لهذا الدين، ووقوداً لذلك الوطن العربي الكبير، وجنوداً فدائيين للوحدة الإسلامية، وقادة أوفياء لمستقبل العرب الجيد، حتى بنادى المسلمون بناكما قال فينا نبينا:

والله لو سلك الناس شِعباً \_ طريقاً \_ وسلكت الأنصار شعبا ، السلكت شعب الأنصار ) (١)

١٠ -- المكتتبة المدرسية: فأربعة أجزاه وقد طبعت سنة ١٩٥٣ فأرس يها القواعد العلمية لمكتبات المدارس، والمكتبة هي المدرسة الدائمة التمليذ بعد تركه المدرسة .

١١ – التصنيف العشرى العربي الممدل الموضوعي والهجاني :

The Arabic Decimal classification and its alphabetical.

والأول مرة فى تاريخ للكتبة العربية يتم تصنيف كتب المكتبات المدرسية

<sup>(</sup>١) ولذلك سمى حامل البرق بالبرقى الذي قلبت تصعيفا فنطقت البقرى تسهيلا النطق مـ كا سميت قبيلته بالبرقية التي قلبت تصحيفا أيضا لسهولة نطقها فأصبحت البقرية .

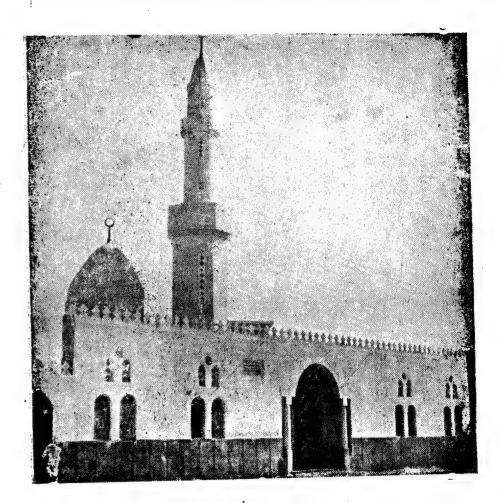
<sup>(</sup>۱) وقد ظات المجلة تصدرحتى الآن ، وهى لسان حال اتحاد عرب الأنصارالاجتماعى المسجل بوزارة الشئون الاجتماعية برقم ۱۹۷۷ سنة ۱۹۲۷ القاهرة ــ وقد أسسه المؤلف سنة ۱۹۳۷ ليخدم به عائلات الأنصار فكون ايم تحت لوائه ۲۰۰ لجنة تضمحوالي ۲۰۰ ألف ينتسبون إلى قبائل عرب الأنصارالاقدمين ، ولهم دار الإنصار بالحلمية الجديدة بالقاهرة وبها مؤسساتهم الحيرين ، وفيها مقر اجتماعاتهم السنوية و ۰۰۰

و كنبات الجامعة الشعبية طبقاً لهذا النصنيف . وقد قام المؤلف بصفته مديراً للمحتبات الشعبية ومكتبات المدارس بوزارة البربية والتعليم ، بحل دراسات للأساتذة المدرسين وأبناه المحتبات الشعبية سنة ١٩٥٤ لتدريبهم على هذا التصنيف الذي كان أول من طبقه على المحتبة العربية حبث أنه هو الوسيلة الوحيدة لربط النقافة العربية بالنقافة الأجنبية وبهذا يمكن بسبولة وضع الأساس السليم لخلق الدولة العلمية التحكنولوجية .

۱۷ — مدرسة الأنصار النجريبية: وقد أسسها المؤلف سنة ١٩٥٧ ليخلق في فصولها النجربة الرائدة التي خرجت ـ بعد جهاد تربوى وكفاح على طوال عشر سنوات بأسهل طريقة لتعليم للبتدئين العناصر الأساسية للقراءة والسكتابة والنفكير في ۲۸ يوما بالطريقة السكلية : كلية المعني وكا المة المراحل على أسس علية وتربوية وفسيولوجية وسيكاوجية ، استضاء فيها بكل ما مبقه ، ن طرق و تجارب عربية و إفر نجية .

وقد كتبت عنها الصحف صفحات كاله مشيدة بنتائجها (١).

۱۳ – المؤسسات الخبرية: بإكوة مركز ديرب نجم شرقية، وقد شدها للؤلف سنة ١٩٦٦ نتكون رائدة وموجهة إلى أقوم طريق ديني، وأنفع سبيل دنيوى، ويكني أن ننقل هنا ما كتبته جريدة الجهورية في عددها اؤرخ



المؤسسات الخبرية (أنظر ص ٧ ملحق )

<sup>(</sup>۱) الأهرام فی ۲۸ / ٤ / ۲۹۳۲ — المساء فی ۲۶ / ٤ / ۲۹۳۴ و ۲۹ / ۴۹۳۳ الجهورية فی ۲۹ / ۳۹۳۴ و ۲۹ / ۴۹۳۳ و ۲۹ / ۴۹۳۳ و الجهورية فی ۲۹ / ۳۰ / ۳۰ ۹ — الشهباب المربی فی ۲ / ۲۰ / ۲۰ ۸ – والأخبار فی ۲۰ / ۲۰ / ۲۰ ۸ – والأخبار فی ۲۰ / ۲۰ / ۲۰ ۸ – والأهرام فی ۲۰ / ۲۰ / ۲۰ والجهورية فی ۲۹ / ۱۹۳۸ .

مسجد الصلاة والثقافة والفن من نوع جديد :

الفلاح المزارع . . مفتش التربية والتعليم الذي أحيل إلى للماش منذ ثلات منوات . . الحائز على رسالة الدكتوراه في الفكر الفلسني عند الإمام الغزالي من جامعة روما . . الضابط الاحتياطي الذي قاد طلبته وهو مدرس بكلية دار العلوم أيام العدوان الثلاثي عام ١٩٥٦ . ، قائد مسكر كلية الآداب بجامعة مين شمس وأركان حرب لواه الجامعات والأزهر على الخط الثاني للجبهة ، ماحب المؤلفات التربوية والدينية والفلسفية الثمانية عشر ، للؤلف بعضها جالفرنسية والإيطالية والإنجليزية . . المواطن الفلاح لذي يزرع الآن أرضه بنفسه ـ منحهذا الأسبوع قريته مسقط رأسه التي أنجبته قرية ـ إكوا ـ مركز ديرب نجم بمحافظة الشرقية وسام تكريم وإعزاز واعتراف بالجليل . .

الوسام . . ليس قطعة ممدنية فضية أو ذهبية عظيمة القيمة معنويا . . وإنما كما تقول رسالته التي بمث بها إلى وكيل وزارة الثقافة لشئون الثقافة الجاهيرية عبارة عن بيت ثقافة من نوع جديد . . تكلف أكثر من عشرة آلاف جنيه ويضم مسجداً . . ومضيفة وقاعة محاضرات وعروضاً سينائية، ومكتبة . ومسرحا صيفيا ومدرسة لنحفيظ القرآن المكريم . وتجويده .

حوارتم بين لجنة النقافة الجماهيرية \_ التي أوفدها وكيل الوزارة إلى قرية إكوا \_ وبين الدكتور عبدالدايم أبو العطا الأنصارى للتبرع ببيت الثقافة ، \_ وبين جع كبير من فلاحيها عند معاينة البيت الثقافى الجديد عهيداً لاستلامه ، وتحديد إمكانيات تشغيله ، ثم فوجئت اللجنة بتداخل صالة المسجد ومحراب الصلاة مع المتداد مساحة قاعة المحاضرات والمروض السينائية .



حوار . . حول العبادة وقداسة مكائها , ورسالة النقافة والفن . . حول نظرة الجمهور من سكان الريف لوجود قاعة المحاضرات والعرض السيما في وللمكتبة بروادها من الأطفال والكبار ومكتب مدير البيت وزواره في مكان واحد لاتفصل صالته المكبيرة بين منبر الصلاة و مكان المصلين وقاعة المحاضرات الا جداررة بق بارتفاع نصف متر ، هل يمكن أن يتقبل جهور المصلين في القرية أن تقام فريضة الصلاة في نفس المكان الذي تاتي فيه المحاضرات ليلا في الفن والم والأدب والصحة والتاريخ . كما تعرض أيضاً فيه الأفلام السيمائية النقافية والدراسية . . كيف . . . ثم يقام أيضاً خلف حائط صالة المسجد في فضاء تابع لبيت الثقافة مساحة ربع فدأن مسرح صيني تعرض عليه مسرحيات وعروض سيمائية ورقص شعي . . 1 ا

يبدأ الحوار هادئاً . . ويحتدم . . تسخن حرارته لكن جميع الآراء تكون في جانب تأييد وجود بيت الثقافة الجديد على هذه الصورة . . لامانع من وجود المبادة والثقافة والفن في مكان واحد ، لا أحد يمترض . . كلها مقدسات . .

الذي بقى أن يعرف عن بيت ثقافة – إكوا \_ الجديد . . الذي أنشأه الدكةور الأنصاري على نفقته الخاصة هدية لقريته

أنه اشترط مقابل تسليم بيت النقافة المخاهيرية وقيامه تأنيثه وإنشاء المسرح الصيغي خلفه عو أن يسمى « بيت ثقافة الأنصار » نسبة إلى أجداده كأحد المنتسبين إلى قبيلة الأنصار التي ناصرت الرسول صلى الله عليه وسلم في بداية الدعوة المحمدية ، وكرئيس لانحاد جمعيات الأنصار في الجهورية العربية للتحدة وقد وافق وكيل الوزارة على إطلاق اسم الدكتور الأنصاري على البيت الجديد ، والإسراع بافتناحه لمزاولة نشاطاته الدينية والثقافية والهنية

18 - جائزة علمية سنوية : بإسم المؤلف مقدارها ١٠٠٠ جنيه مصرى . اشترى بها شهادة استثار باسم كلية طب جامعة القاهرة يدفع عائدها السنوى وقدره ٥٠٠ جنيها مصريا إلى الطالب الذي يحصل على أكبر مجموع في درجات قسم الجراحة بالبكالوريوس (١) .

10 - جائزة علمية سنوية: أيضاً باسم المؤلف مقدارها ١٠٠٠ جنيه مصرى اشترى بها شهادة استثار يمنح عائدها السنوى وهو ٥٠٠ جنيها إلى الطالب الذى يحصل على أورجة الدكتوراه أو الماجستير في الفلسفة الإسلامية والتاريخ الإسلامي من كلية دار العلوم بجامعة القاهرة ، ويدور موضوعها حول العناصر التي عالجها المؤلف في كتبه : اعترافات الغزالي - أهداف الفلسفة الإسلامية - الفلسفة السياسية للإسلام - النصوف الاسلامي - هجرة الرسول إلى عرب الأنصار.

لأن هذه المكتب بالذات تحاول بعث الإسلام الصحيح وهو الوسيلة -الوحيدة لارجاع الوحدة والقوة إلى العالم الإسلامي .

11 — جائزة علمية سنوية: باسم المؤلف أيضاً مقدارها ١٠٠٠ جنيه مصرى اشترى بها شهادة استنار بمنح عائدها السنوى وهو ٥٠ جنيها إلى الطالب بقسم الدراسات العليا الذي يحصل على درجة الدكتوراه أو الماجستير من كلية التربية بجامعة عين شمس ويدور موضوعها حول: أفضل الطرق لتعليم المبتدئين القراءة:

<sup>(</sup>١) وقد اختار المؤلف قسم جراحة طبالقاهرة بالذات لأن فيه تخرج ولداء الدكتور نادر والدكتور قيس وقد أصبحا مدرسين للجراحة بالسكلية

والكتابة والتفكير صغاراً أم كباراً ، عرباً أم أجانب ، وذلك على النحو الذي شرحه للوالف في محوثه الآتية :

ا \_ الموحات وقدرها ١٤ لوحة فلوسكاب بكل لوحة : الصورة والكلمة . والجملة وتثبت كلها على حائط فصل الدراسة .

٢ ــ بحث: نحو فلسفة تربوية مجربة لتمليم المبتدئين القراءة والكتابة
 والتفكو بالطريقة الكلية: كلية المعنى وكاملة المراحل.

٣ - بحث: ملاحظات لجنة تخطيط الوزارة على طريقة الأنصار وتعليق المدوسة على هذه الملاحظات .

٤ - كتاب: مفتاح القراءة والكتابة • الصفار •

• \_ كتاب: مفتاح القراءة والكتابة • للكبار •

The key for reading and writing Arabic language -

La clè quar lire et ecrire L'arabc — v

٨ – بحث: كيف نكافح الأمية في المدرسة الابتدائية.

وكيف نجعل من المرحلة الابتدائية والاعدادية مرحلة إجبارية دون المرافية .

وكيت نضع الأساس للدولة العلمية النكنولوجية .

٩ – بحث : كيف نــكافح أمية الشعب العربي مجانا وفي ثلاثة شهور .

10 \_ اقتراحات : لتمديل بعض مواد قانون التعليم الابتدائى ليضع الخطوط الأساسية للدولة العلمية التكاولوجية .

وقد اختار صاحب الجائزة هذا للوضوع بالذات ، لأنه يو من بأن سهولة تعليم اللغه العربية للشهوب العربية والإسلامية ، في فصول مدارسها الابتدائية عوفي فصول مكافحة الأمية ، هي أقوى الوسائل جذباً لشعوب الوحدة العربية والإسلامية والإفريقية , هذه الوحدة وهذا الاتحاد لهذه الدول ، لن يدوم ويخلد إلى الأبد إلا إذا أسس على رباط من اللغة والثقافة والفكر ، وحينتذ لن يفصمه بتر أو انفصال ، لإنه سيكون إذا قد أحكمت ربطه لغة القرآت ، وباركته كلة الله .

۱۷ - جائزة علمية سنوية: أيضاً قدرها ۲۰۰۰ جنيها مهريا يمنح ريمها السنوى وقدره ۱۰۰ جنيه إلى الباحث أو الكاتب أو الطالب الجامى الذى يحصل على درجة الدكتوراه أو الماجستير من أية جامة بلد عربى أو إسلامى أو أجنبى ، ويدور موضوعها حول :

ماهو أصلح نظام للحكم الإسلامى الصحيح الذى يميد لدول العرب والاسلام، قوتها ووحدتها ، وذلك على غرار عناصر البحث الموجودة بكتاب ( الفلسفة السياسية للإسلام » للموالف والذى سبق ذكره .

وعلى أن يقرر منحها مجلس الجامعة الأزهرية ، بعد أن ينشر عنها إعلاناك بذلك يذاع صنويا على جامعات العالمين العربي والاسلامي .

۱۸ – مشروع مكافحة الأمية على مستوى أنحاد الجمهوريات العربية : وإن. الموئف ليطمع أن يوفقه الله فيختم حياته بأن يتحمل للسئولية العلمية والفنية والمالية لتنفيذ هذا المشروع ، فيصل به إلى النتائج المرجوة ،نه ، بدلا من هذا هذا التخبط الذى ظلنا نرزح تحته ، ه عاما ، وبعد أن تدخلت فيه الآن.

#### تصويبات

| الصواب         | الخطأ              | صفحة سطر      |
|----------------|--------------------|---------------|
| ای در بی ان    | أى وربى أن         | A / 0.        |
| الديكارني      | <b>لد</b> يـکار تر | 4/01          |
| اغما           | ه_نه               | 1/04          |
| مناقشته        | مناقشة             | 12/04         |
| المحصة         | المحصة             | 11/15         |
| علم            | عن ٠               | <b>Y</b> / \* |
| ا<br>پثور      | ينور               | • / JA        |
| انهيالا        | المالا             | 14/14         |
| في جبلته       | في جلبته           | Y / YF        |
| Di Boer        | Dlihel             | 14/42         |
| أخذناه         | أخذه               | 4/44          |
| الصراح         | الصراع             | 4/44          |
| ورتبتها ترتيبا | ورتبتها            | ۱۲ / ۸۰       |
|                |                    |               |

الأصابع الأجنبية والدولار الأمريكي، والذي تسرب إلينا من أبها عسرس الليان، تحت ستار الخبرة الفنية والعلم التجريبي نارة، ومن لجان اليونسكو الأممى تارة ثانية، ومن يونسكو جامعة الدول العربية تارة ثالثة. . . .

فتخلب لب ضعاف العقول بملايين الدولارات، لتنفيذ التعليم الوظينى والحرف للسكبار 111 حتى يتمكن خبراؤهم ورجال مخايراتهم من التسلل إلى عمال مصانعنا، ومجمعات فلاحينا، يدسون ويتمرفون ويخابرون، فيعوقون ثورتنا، ويعطلون مسيرتنا. ولا يحققون أهدافنا، وإن غداً لناظره قريب.

## طله علامة الفكر الإملاق

## ٱلدُّكُورَعَبْدالدُاغِ بْوُالْعَطَا إِلْبَعْمَى لَانْضَارِي

| La Filosofia Pelitica Mussulmana                                                          |
|-------------------------------------------------------------------------------------------|
| ر ــ الفلسفة السياسية للإسلام طبيع بأوربا ١٩٣٧                                            |
| Princibio della Cusalita ب_ نظرية السبية بينمفكرى الإسلام وأور با                         |
| al Gazoli Come Filosofo ما الغزالي كفياسوف بـ الغزالي كفياسوف                             |
| La bensée Philosophique d: Al Gasali. الفكر الفاسني للغزالي _ ع                           |
| ه ــ اعترافات الغزالي ، أو كيف أوخ الغزالي نفسه ؟                                         |
| طبع بالعربية في القاهرة ١٩٤٣ ـ سنة ١٩٧١                                                   |
| ٦ - الفلسفة السياسية للإسلام طبع بالعربية سنة ١٩٤٨ والثانية ١٩٥٥                          |
| ٧ _ أمداف الفلسفة الإسلامية : نشأتها وتطورها طبعسنة ١٩٤٨                                  |
| ٨ ــ التصوف الإسلام بين الفلسفة والذين طبع سنة ١٩٥٠                                       |
| <ul> <li>الجموعة الوفية في فقه السادة الشافعية جزءان في العبادات وفي المعاملات</li> </ul> |
| الطبعة الحادية عشرة سنة ١٩٦٧                                                              |
| ١٠ عرب الانصار في مصر                                                                     |
| ١١ ـ الانصار والإسلام طبع سنة ١٩٤٤                                                        |
| ١٢ ـ وسالة الانصار                                                                        |
| ١٣ ـ شغراء الالصار                                                                        |
| ١٤ - حاضر ما فندم عاضرات في علم النفس والتربية ألقاما المؤلف على طلبة                     |
| السكلية الحربية .                                                                         |
| ١٥ - المسكنبة المدرسية. أربعة أجزاء ، طبع في سنة ١٩٥٧ و ١٩٥٥                              |
| he Arabic Decimal classification and its alfa betical, indlx-17                           |
| ١٧ - مفتاح القراءة والسكتابة أزبعة أجزاء المبيع في سنة ١٩٦٠                               |
| ١٨ - نحو فلسفة تربوبة بحربة لتعليم المبتدئين القراءة والسكتابة بالطريقة                   |
| الكلية                                                                                    |
| The key for reading and writing Arabic language - 14                                      |
| La clé pour lire et ecrire L, arabe - ۲۰                                                  |
| ٧١ _ هجرة الرسول إلى عرب الانصار                                                          |
| الثرب ٢٥ قرشا                                                                             |